

### **Religious Ethics and Moral Realism**

Hajj Muhammad Legenhausen<sup>1</sup>

#### **Abstract**

The purpose of this paper is to explore the relations between various forms of moral realism and some views about religious ethics, particularly, religious ethics in the Islamic tradition, although much of what is said will apply to ethical views in other religious traditions, as well. First, there is a brief historical review of the rise of moral realism in the twentieth century. Second, the major types of moral realism are distinguished. Third, it is argued that for each of the major types of moral realism, from robust moral realism to minimalist moral realism, religious views of ethics can be formulated that are compatible with both realism and its denial. In each case, however, the religious ethicist must pay a price for taking on realism or its denial. Finally, it is argued that the position taken by major Muslim philosophers in the tradition of Ibn Sina through Mulla Sadra is one that concurs with the non-realist position on a number of significant points.

**Keywords:** Ash'arite, ethical theory, Islamic ethics, moral epistemology, moral realism, robust realism, moral constructivism, Mu'tazilite, Peripatetic, religious ethics, Shi'ite metaethics.

 $<sup>1.\</sup> Assistant\ professor,\ Imam\ Khomeini\ Educational\ Research\ Institute\ (legenhausen@yahoo.com)$ 

# 14

#### G. E. Moore and the Origins of Contemporary Moral Realism

One might well argue that moral realism begins with Plato, after all, the Good, along with Beauty and Truth, is a part of the trinity of supreme Platonic Ideas or Forms; but in the twentieth century, it is G. E. Moore (1873-1958) who stands at the fountainhead of contemporary moral realism. Moore's Principia Ethica was published in 1903;<sup>1</sup> and with this work, metaethics first makes its appearance as a distinct branch of ethics in which the meanings of moral terms are examined and moral concepts and propositions are subject to analysis.<sup>2</sup>

G. E. Moore was one of the founding figures of analytic philosophy, and Principia Ethica was one of the works that helped define this style and method. Moore claimed that he was doing conceptual analysis, the analysis of propositions into their component concepts, and the analysis of concepts into simpler concepts until one arrives at primitive undefinable concepts, like that of the good. He was supported at Cambridge in his demands for logical rigor by Bertrand Russell and later by Ludwig Wittgenstein; but although historians consider all three to be founders of analytic philosophy, each had his own view of how analysis was to be undertaken.

In his Principia Ethica, Moore sought to refute all of the major theories of ethics that were then current: idealism, evolutionism, and utilitarianism. Although he defended a form of ideal utilitarianism, this was far from the forms that utilitarianism had taken in previous moral theorists. Moore struck the pose of an iconoclast. With regard to his practical ethics, he advocated neither a religious ethics, nor the kind of reformist political activism for which Bentham and the Mills were known, nor the moral stringency associated with Kant's ethics of duty. Instead, Moore championed aestheticism, the enjoyment of good company and intimate friendships, and the appreciation of art and natural beauty, a view of life whose precedents are to be found in writers and artists of the Victorian era, such as Oscar Wilde and Walter Pater. After Principia Ethica was published, Moore became the philosophical sage for the elite students of Cambridge who, with Moore, were members of the secret society of the Apostles and also for the intellectuals who became known as the Bloomsbury group.

In theoretical ethics, Moore also appeared as a maverick. While others debated the proper definition of "good", Moore declared that it was indefinable, and accused

<sup>1.</sup> G. E. Moore, Principia Ethica (Cambridge: Cambridge University Press, 1903). T. Baldwin, ed., revised edition with "Preface to the second edition" and other papers, (Cambridge: Cambridge University Press, 1993)

<sup>2.</sup> Terry Horgan and Mark Timmons, eds., Metaethics After Moore (Oxford: Oxford University Press, 2006), 1,

15

anyone who disagreed of an error he dubbed "the naturalistic fallacy." He held that if we consider all the things that are good, we will find that there is no natural property that they all share. The good can be identified with neither utility nor the will to do one's duty nor anything else. As Bernard Williams and others have pointed out, Moore's "naturalistic fallacy" is not really a fallacy, because it is applied to what Moore considers to be mistaken views and not faulty inferences. Furthermore, Moore would apply the term "naturalistic fallacy" to divine command theories as well as to theories that would define the good in terms of natural properties. So, religious ethicists would be making an error if they were to interpret attack on naturalism in Moore's ethical theory as an indication of amenability to religious faith.

Moore introduces the term "naturalistic fallacy" as follows:

It may be true that all things which are good are also something else, just as it is true that all things which are yellow produce a certain kind of vibration in the light. And it is a fact, that Ethics aims at discovering what are those other properties belonging to all things which are good. But far too many philosophers have thought that when they named those other properties they were actually defining good; that these properties, in fact, were simply not "other," but absolutely and entirely the same with goodness. This view I propose to call the "naturalistic fallacy" and of it I shall now endeavour to dispose.<sup>2</sup>

In the sequel to this discussion we find Moore asserting three claims:<sup>3</sup>

- 1. Ethical propositions cannot be validly inferred from non-ethical propositions.
- 2. Ethical terms (particularly "good") are not definable in terms of non-ethical ones.
- 3. Ethical properties are different in kind from any non-ethical properties or combination thereof.

The first claim is logical, the second semantic, and the third metaphysical. All three are controversial, and cannot be established simply by accusing those who do not accept them of committing fallacies. Suppose one is a eudaimonist, and believes that what is good is what leads to ultimate felicity. This is the kind of position that has been predominant in Jewish, Christian, and Islamic Aristotelianism. The term "leading to ultimate felicity" is one in which no ethical terms appear; so, according to (2), it

Bernard Williams, Ethics and the Limits of Philosophy (Cambridge: Harvard University Press, 1985),
 W. K. Frankena, "The Naturalistic Fallacy" Mind, Vol. 48 (1939), 464-477, reprinted in Philippa Foot, ed. Theories of Ethics (Oxford: Oxford University Press), 50-63.

<sup>2.</sup> Moore (1903), §10 ¶3.

<sup>3.</sup> See Frankena (1939), 53. Frankena asserts that since (3) implies (2), and (2) implies (1), Moore's position can be stated simply as (3). It is not clear that (3) implies (2), however. Suppose there are two kinds, K1 and K2, that exhaust a common genus, G. K2 could then be defined as what is G but not K1, in which case a K2 term would be definable with non-K2 terms. If one is a Cartesian substance dualist, one could define the material as the non-mental, or the mental as the non-material. To avoid this sort of problem, one would have to specify what it means to define x's in terms of y's in some manner that prohibits these sorts of negative definitions or definitions by exclusion without being ad hoc.

cannot be used to define "good". Is the property of leading to ultimate felicity a non-ethical property? Not according to the Aristotelians. On Moore's view, to the contrary, the property of goodness is different in kind from the property of leading to felicity, because he considers this latter property not to be an ethical one. A defender of Moore might argue that a definition of goodness in terms of ultimate felicity cannot be correct because even if on eudaimonist theory the good is what leads to felicity, this is not what the word "good" means in English. But Moore is not interested in verbal definitions. He explicitly says that when he claims that "good" is indefinable, he does not mean that it has no verbal dictionary definition. Hence, the criterion by which "leading to felicity" might be rejected as a dictionary definition for "good" would be irrelevant to what Moore means when he claims that "good" is indefinable.

Hilary Putnam has argued against Moore that our intuitions about meanings do not reveal anything about what we are attributing to a subject when we apply a predicate to it. To have a concept, Putnam suggests, is to be able to use words in certain ways. To grasp the concept of the good will then amount to knowing how to properly employ the words that are taken to express this concept. One may have this competence without knowing that the proper employment of the term "good" turns out to be one in which the term is applied to that which leads to felicity. So, whether "good" is indefinable or not is not something that we should judge by reliance on linguistic intuitions or conceptual insight, but by reliance on what explains our ability to employ the relevant signs. The eudaimonist suggests that what we are doing, perhaps unwittingly, when we say that something is good is saying that it leads to felicity. The eudaimonist might be wrong about this, but to show the position is wrong requires considerably more than reflections upon how we intend the words we use.<sup>1</sup>

Moore's argument against the naturalistic fallacy is known as the open question argument. It has been reformulated in countless ways, and Moore's own formulations are often not as clear as one would like. The designation and a version of the argument given in Principia Ethica is as follows:

It is, I think, obvious in the first place, that not all that is good is normal; that, on the contrary, the abnormal is often better than the normal: peculiar excellence, as well as peculiar viciousness, must obviously be not normal but abnormal. Yet it may be said that nevertheless the normal is good; and I myself am not prepared to dispute that health is good. What I contend is that this must not be taken to be obvious; that it must be regarded as an open question. To declare it to be obvious is to suggest the naturalistic fallacy.<sup>2</sup>

Hilary Putnam, "Language and Philosophy" in Mind, Language and Reality (Cambridge: Cambridge University Press, 1975), 13-14.

<sup>2.</sup> Moore (1903), 27§ 3.

From the fact that it remains an open question whether X is good, where for X any proposed analysis of the concept of the good may be substituted, such as health or normality, in the passage above, Moore takes it to follow that X cannot be identified with the good. Moore's choice of health and normalcy as examples makes it clear that Moore has Aristotelianism as a target. Plato and Aristotle taught that excellence is achieved when the faculties are functioning properly, that is, when the golden mean is found in one's appetites, ambitions, and intellect, corresponding to the virtues of temperance, courage, and wisdom, respectively. So, for the Aristotelian what is normal is what avoids destructive extremes. Moore, however, interprets the normal as what is average or common. Health is not good, according to Aristotelians, because it is the state in which people are most commonly found, or the average physical condition of the body; health is good because it is the state in which the parts of the body are functioning properly and in harmony.

Because of the popularity of the so-called new wave semantics advocated by Putnam, philosophers prescribe caution about confusing metaphysical and semantic issues. A standard example is "water". One may inquire into the meaning of "water" in English. This is a semantic question. One may also propose that the word "water" be used in a way that differs to some extent from ordinary usage, for example, by stipulating that ice and steam should be included in the definition of "water". All of this is still semantics. There are also epistemological questions about how we can tell whether some substance is water. Finally, there are metaphysical issues concerning what water really is, for example, we may hold that water is liquid H<sub>2</sub>O. The word "water" does not mean "liquid H<sub>2</sub>O", for one may know what "water" means without knowing its molecular structure. As far as epistemology goes, one can know that the liquid in a glass is water without knowing that water is liquid H<sub>2</sub>O. None of this means that water is not essentially liquid H<sub>2</sub>O. A chemist may insist that there is no possible world in which there is water in a glass but no H<sub>2</sub>O, because water has that molecular composition, regardless of the meaning of the word used to describe it or the ways we recognize it.1

<sup>1.</sup> A good discussion of the distinction between semantics and metaphysics as applied to moral terms is to be found in Robert M. Adams, Finite and Infinite Goods (Oxford: Oxford University Press, 1999), 15f. The distinction with regard to natural kinds is found in Hilary Putnam, "Explanation and Reference" (first published in 1973) reprinted in Putnam (1975), 196-214, which draws upon the work of Saul Kripke: "Identity and Necessity," in M. Munitz, ed. Identity and Individuation (New York: 1972); and Naming and Necessity (Cambridge: Harvard University Press, 1980).

In light of the distinction between semantics and metaphysics, Moore's arguments in Principia Ethica against ethical naturalism seem confused. He argues that "good" does not mean "X", where X is some alleged reduction of the good to a natural or supernatural property. On the basis of the distinction in the meanings of words, Moore concludes that the identification of properties is an error. But we cannot conclude that water is not liquid  $H_2O$  just because "water" does not mean "liquid  $H_2O$ ", and so, likewise, we cannot conclude that the hedonist thesis that the good is the pleasurable, or the theological claim that the good is what is near to God, simply because "good" does not have any such meaning. If the open question argument proves anything, it is only that claims of the form: "X = Y" are not analytic when it is an open question as to whether X is Y.<sup>1</sup>

<sup>1.</sup> Despite the criticisms of the open question argument based on the new wave semantic theories derived from Kripke and Putnam, the open question argument still has defenders. Most of the defenders concede that Moore's original argument fails, but they propose that it can be fixed in such a way as to maintain the rejection of what Moore called the naturalistic fallacy. One of the most widely discussed defenses is due to Terry Horgan and Mark Timmons. They argue that there is a difference between "good" and "water" that permits the identification of water with H2O, while blocking the move from this to the permissibility of an identification of the good with some natural property. The idea is to imagine another planet just like earth, called "twin earth". On twin earth people use the term "water" to designate a colorless odorless liquid that they drink and that fills their oceans, but whose molecular composition is XYZ instead of H2O. The people of earth and of twin earth both use the word "water" in similar ways, but the substances designated by "water" in the two worlds are different. Next Horgan and Timmons ask us to imagine that on earth, "good" is used for whatever has the property of having superior utility, while on twin earth "good" is used for whatever has the property of arising from a will to do one's duty, but people use "good" in both worlds to make evaluations in much the way that we actually use the word "good". Horgan and Timmons contend that there is a difference in the case of "water" and the case of "good". In the case of "water", people in the two worlds use the same word for different things, but in the case of "good" they use it with one meaning, specified through its function in evaluations. The defense of Moore offered by Horgan and Timmons is controversial. As many commentators have noticed, whether the open question argument in some revised form can be used to defend a rejection of ethical naturalism remains an open question. For more on the open question argument see Caj Strandberg, "In Defense of the Open Question Argument," The Journal of Ethics 8: (2004), 179-196; Robert Peter Sylvester, The Moral Philosophy of G. E. Moore (Philadelphia: Temple University Press, 1990).

19

Moore offered an argument about the meanings of moral concepts, by which he intended to defend a metaphysical thesis about the nature of the good, a particularly stringent form of moral realism. From the fact that the concept of the good cannot be analyzed into simpler concepts and is in this sense undefinable, Moore concluded that the property of goodness is metaphysically simple and can only be grasped by direct intuition.

Regardless of the flaws in Moore's arguments, his views were tremendously influential. Many were convinced that the open question argument showed that identifications of moral properties with natural (or supernatural) ones were mistaken. The result, however, was not an embrace of the ethical non-naturalist realism espoused by Moore. Although Moore's realism was defended by such philosophers as such as Prichard, Ross, and Carritt, many came to the conclusion that the open question argument showed that moral terms should not be taken to designate any properties at all. Contrary to Moore's intentions, his arguments led many to accept some form of noncognitivism or expressivism. Non-cognitivism was taken up by Logical Positivists like A. J. Ayer and Rudolf Carnap, who had no interest in the metaphysical doctrines espoused by Moore and his disciples.<sup>1</sup>

With the decline of Logical Positivism, and the revitalization of metaphysics by W. V. O. Quine and Wilfrid Sellars, after the Second World War, other forms of moral realism began to appear, and the Aristotelian ethics defended most prominently by G. E. M. Anscombe, Peter Geach, and Philippa Foot continued to defend elements of the naturalism Moore had attacked, as well as the forms of expressivism that succeeded the initial forms of non-cognitivism of the Positivists.

While Anscombe and Geach were Catholics, Foot was an atheist; but together they were to erect the foundations of twentieth century virtue ethics, a project that has continued to find supporters among both religious and atheistic thinkers.

The newer forms of moral realism that appeared on the scene are sometimes divided into British and American varieties.<sup>2</sup> British moral realism is inspired by Wittgenstein and finds reasons to support moral realism in the ways that moral language is used. The British realists tend toward moral particularism and the denial that moral properties supervene on physical ones. Philosophers who hold this sort of

 $<sup>1. \</sup> See \ Alasdair \ MacIntyre, \ A \ Short \ History \ of \ Ethics, \ 2nd \ ed., \ (London: \ Routledge, \ 1998), 162.$ 

Cf. Robert Arrington, Rationalism, realism, and relativism: perspectives in contemporary moral epistemology, (Ithaca: Cornell University Press, 1989), chapters 4 and 5.

view include Jonathan Dancy, Sabina Lovibond, John McDowell, David McNaughton, Iris Murdoch, Mark Platts, and David Wiggins.<sup>1</sup>

The American version of moral realism takes its inspiration from realism about theoretical entities in the philosophy of science. On this view, moral properties supervene on natural properties. The preferred method of argumentation is inference to the best explanation. Richard Boyd and David O. Brink have championed the analogy between scientific and moral realism.<sup>2</sup>

In the 21<sup>st</sup> century, two more forms of moral realism have appeared. The first is really just a restatement and defense of the sort of realism defended by Moore, which now goes by the name "robust moral realism." The second form of realism goes in the opposite direction and might be called "minimalist realism". According to this view, a deflationary theory of truth allows us to say that there are moral truths as another way of making moral statements. "It is true that stealing is wrong," is taken to mean no more nor less than "Stealing is wrong." Simon Blackburn argues on this basis that since noncognitivists are prepared to endorse moral statements, they should give up the claim that there are no moral truths. He dubs his view "quasi-realism." Other

<sup>1.</sup> Jonathan Dancy, Moral Reasons (Oxford: Blackwell, 1993); Sabina Lovibond, Realism and Imagination in Ethics (Oxford: Blackwell, 1983); John McDowell, "Virtue and Reason," The Monist, July 1979, 331350, "Values and Secondary Qualities," in Morality and Objectivity, ed. Ted Honderich (London: Routledge and Kegan Paul, 1985), 110-129; David McNaughton, Moral Vision (Oxford: Blackwell, 1988); Iris Murdoch The Sovereignty of Good (London: Routledge, 1970); Mark Platts, Ways of Meaning (London: Routledge and Kegan Paul, 1979); David Wiggins, Needs, Values, Truth (Oxford: Blackwell, 1987).

Richard Boyd, "How to be a Moral Realist," in Essays on Moral Realism, Geoffrey Sayre-McCord, ed., (Ithaca: Cornell University Press, 1988), 181-228. David O. Brink, Moral Realism and the Foundations of Ethics (Cambridge: CambridgeUniversity Press, 1989).

<sup>3.</sup> The minimalist project for truth is defended by Crispin Wright, Truth and Objectivity, (Cambridge: Harvard Uniiversity Press, 1992); and is proposed as an alternative to then current metaethical views in his "Realism, Anti-Realism, Irrealism, Quasi-Realism", in French, P., Uehling, T. and Wettstein, H., eds., Midwest Studies in Philosophy, (1987), 25-49. Although Wright does not defend a minimalist realism, he does show how his minimalist treatment of truth could be used to develop a correspondingly minimalist realism, and he considers what it would take to support such a position. See Truth and Objectivity, 199201.

Simon Blackburn, Ruling Passions (Oxford: Oxford University Press, 1998), 75-80; Essays On QuasiRealism, (Oxford: Oxford University Press, 1993); Spreading the Word (Oxford: Oxford University Press, 1984).

minimalist moral theories have been developed and defended by Mark Timmons<sup>1</sup> and an explicitly minimalist moral realism is advocated by Matthew Kramer.<sup>2</sup> Minimalists are prepared to say that there are moral facts and properties, but they take this to bring with it no metaphysical commitments, or very minimal ones, according which a recognition of moral facts amounts to little more than a willingness to assert moral claims. Likewise, the minimalist will admit that there are moral properties; but the minimalist interpretation of the claim that there is a moral property of goodness is that this claim is just another way of saying that some things are good.

Even this very brief historical survey of the arguments about moral realism since G.E. Moore will suffice to indicate the very large amount of literature on moral realism that exists today. Authors give different definitions of moral realism, some of which are exceedingly precise and others sloppy. Moral realism has been defined as a metaphysical, semantic, and epistemological doctrine. Arguments for and against various versions of moral realism can be found that are presented with a high degree of sophistication. My purpose is here is not to evaluate these arguments, except insofar as they have a bearing on religious ethics. First, however, we should consider the range of positions that religious thinkers have taken on morality.

#### Islam and Morality

There is a vast range of views on the relation between ethics and religion that have been offered by religious ethicists. Virtually all of the views that have been taken by Muslim theologians have analogues in Christian writings; and likewise, the views similar to those taken by Christian authors, for the most part, either have been defended by some Muslim authors, or could be. Here, I will consider some views that either have or could be taken from an Islamic perspective. Despite the considerable overlap in ethical views across religious traditions, there are some discussions that have figured more prominently among Muslims, such as the relation between morality and religious law, and this discussion may provide an appropriate entry to consider Islamic ethics and moral realism.<sup>3</sup>

Mark Timmons, Morality Without Foundations: A Defense of Ethical Contextualism (Oxford: Oxford University Press, 1999). Timmons does not consider himself a realist, but see James Dreier, "Metaethics and the Problem of Creeping Minimalism

<sup>2.</sup> Matthew Kramer, Moral Realism as a Moral Doctrine (Chichester: Wiley-Blackwell, 2009).

<sup>3.</sup> I have benefitted in this work by the overview provided by my friend and colleague, Mohsen Javadi, "Moral Epistemology in Muslim Ethics," Journal of Religious Thought: A Quarterly of Shiraz University, 11 (Summer, 2004), 3-16.

One of the most important and contentious discussions among Muslim scholars is the relation between ethics and religious law. The Greek work  $\eta'$ θικός (ethikos) was translated into Arabic as akhlāq. The translation was a good one, for both words stem from roots meaning character. In the Western tradition, however, the subject of ethics was soon broadened beyond what was found in the teachings of the Greek philosophers about the virtues to include discussions of duties, rights, principles, and norms. In the Islamic tradition, there were also discussions of these issues, but they were not generally regarded as a part of ethics. Rights and duties are given in the law. Ethics deals with virtue. The law that prescribes rights and duties was generally taken to be religious law, and there was no view that there might be a specifically moral law parallel to but different from the religious law. That part of morality that is accessible to reason without the guidance of religion has been taken by many Muslim thinkers to be very small, and has focused on the issue of whether there is a good and evil that is discernible by reason, husn wa qubh 'aqlī, although some have argued that obligations can also be derived from rational knowledge of good and evil. The exact extent of moral knowledge independent of revelation is a matter over which there is considerable disagreement among Muslim scholars.

Although Ash'arite theology is known for its divine voluntarism, according to which what is right and wrong is completely dependent on the commands of God, and Shi'i theology, like that of the Mu'tazilite theologians, allows that reason can discern what is good in at least some cases, and that God's goodness is incompatible with the possibility of His commanding what is known to be evil independent of revelation, there remain a wide variety of positions that can be taken between the most extreme versions of these views.<sup>2</sup>

One might hold a Mu'tazilite position that God cannot command what is known by reason to be unjust, but claim that what reason knows to be unjust is limited to

<sup>1.</sup> Another difference is that in the Western tradition, ethics refers at once to a person's moral character, to moral teaching and training, and to the philosophical discussions related to these; while in the Islamic tradition, akhlāq (ethics) is generally used for character and training, and the philosophical discussions are called falsafah al-akhlāq; although this usage is changing due to the influence of Western discussions.

<sup>2.</sup> A. Kevin Reinhart's Before Revelation: The Boundaries of Muslim Moral Thought (Albany: State University of New York at Albany Press, 1995) provides an indispensible and penetrating analysis of some of the most important of the views of the mutakallimīn. Also see George F. Hourani, Islamic Rationalism: The Ethics of 'Abd al-Jabbār (Oxford: Clarendon Press, 1971). More recently, some of these issues have been reviewed by Anver Emon, Islamic Natural Law Theories (Oxford: Oxford University Press, 2010).

platitudes. God could command stealing, but not unjust stealing. God cannot command injustice only because it is impossible for God to command evil, and it is trivially true that injustice is evil. This kind of view may be considered a special kind of moral skepticism, according to which there is no non-trivial moral knowledge independent of revelation.

The Ash'arite position could then by defended with the argument that the allegedly moral knowledge known by reason in the case of trivial truths is not really moral knowledge at all, but is merely a knowledge of logic. Any content of moral terms, beyond what is to be found by mere logic and grammar, must be given by the divine lawgiver. One might even go so far in this direction as to deny morality altogether, and to claim that the only substantive "oughts" are the demands made by religious law. A more moderate form of an Ash'arite position might retain the view that reason is unable to discern substantive moral truths, but yet deny that divine commands are arbitrary. According to this view, what is good and right is what God commands, not because God commands it, but because God knows what is good and right, while human reason is not capable of such knowledge independent of revelation.

The view sketched above may be considered forms of moral scripturalism<sup>1</sup> in the sense that they hold that the main source of knowledge about what is right and wrong is through revelation. Denials of this view must posit that moral knowledge can be gained from other sources independently of scripture (the Qur'ān and knowledge of sunnah based on narrations attributed to the Prophet, and, for the Shi'a, attributed to the infallibles) or in combination with it. As mentioned, the Mu'tazilite and Shi'ite theologians appealed to reason. Other sources of moral knowledge that have been discussed by Muslims include conscience (wijdān), what is commonly considered good and bad in the society ('urf), and the considered judgment of intelligent people ('uqalā).

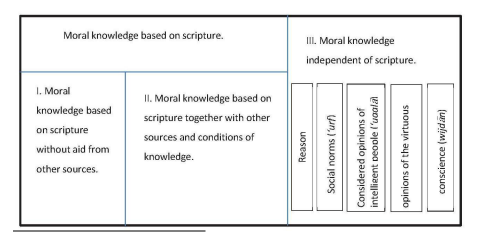
For Plato, knowledge of the form of the good may be considered the ultimate moral knowledge, and it is only available to one in whom the faculties of the soul exhibit the proper hierarchical harmony.<sup>2</sup> In the Aristotelian tradition, it has been argued that those who live virtuously possess moral knowledge that is not available to others, for it

<sup>1.</sup> The term "scripturalism" is used in a different but related sense by Robert Gleave, Scripturalist Islam: The History and Doctrines of the Akhbāri Shi'i School, (Leiden: Brill, 2007). Gleave's scripturalists held that Islamic law is to be discerned directly through the Qur'an and narrations from the infallibles, while their opponents held that rational principles were needed to determine how the texts are to be interpreted and the law derived from them.

Plato's moral epistemology is discussed in detail in C. D. C. Reeve, Philosopher Kings: The Argument of Plato's Republic (Princeton: Princeton University Press, 1988).

is only through the practice of virtue that one becomes able to know the aim toward which the virtuous life is directed. Strands of Platonic, Aristotelian and Neo-Platonic doctrine are prominent in the tradition of Islamic philosophy, and this is particularly the case in the Muslim philosophers' moral epistemology. Fārābī explicitly seeks to harmonize Platonic and Aristotelian elements of moral and political thought. The Platonic (and Socratic) view that virtue itself is a kind of knowledge is reflected in Fārābī's contrast of the virtuous city with the city of ignorance. <sup>2</sup>

All of the positions on the above spectrum can be offered in more or less skeptical varieties, depending on the extent of the domain of moral knowledge that is to be derived from non-scriptural sources. So, one could take an extremely rationalist position according to which reason alone is sufficient for knowledge of some substantive moral truths, e.g., that it is wrong to hurt sentient beings for entertainment, that one should not engage in activities that are detrimental to one's health without good reason, that public officials should not accept bribes. One might even claim, more controversially, that what are normally considered to be specifically religious prohibitions are supported by reason independently of scripture, such as prohibitions against the consumption of alcohol. No matter how extreme and controversial the claims on behalf of reason might be, one could still hold that the domain within which reason issues moral judgments is very limited, and that for most issues, reason is unable to discern right from wrong without the aid of divine revelation.



- See Alex John London, "Moral Knowledge and the Acquisition of Virtue in Aristotle's Nicomachean and Eudemian Ethics" The Review of Metaphysics, 54 (March 2001), 553-583.
- 2. Abū Nasr al-Fārābī, On the Perfect State, Richard Walzer, tr. and ed. (Oxford: Oxford University Press, For discussion, see Walzer's introduction and Muhsin Mahdi, Al-Farabi and the Foundation of Islamic Political Philosophy (Chicago: University of Chicago Press, 2001). See, also, the selections from Fārābī translated in Medieval Political Philosophy, Ralph Lerner and Muhsin Mahdi, eds. (Ithaca: Cornell University Press, 1963).

We can form a model for the range of positions to be taken as follows.

Let's consider three sorts of disagreements that might be raised with reference to this chart.

First, there are important differences of opinion about how moral knowledge based on scripture is to be divided between categories I and II. Obviously, there is no knowledge based on scripture without the aid of any other sources, for scripture itself cannot be understood without knowledge of Arabic grammar and rhetoric, at least; and even the most elementary deductions rely upon reason. So, consider category I to consist of knowledge that is obtained by knowledge of the literal meanings of scripture, including all the prerequisites for knowledge of the literal meaning of scripture, which may be expanded to include such things as the historical knowledge needed to be able to evaluate the validity of traditions. The uşūlī-akhbārī controversy may be viewed as turning on the issue of whether rulings to be derived from scripture can make use of principles beyond what is needed to understand literal meaning. This is not precise, for it is impossible to specify what implications of a set of statements should be included in their literal meaning. Furthermore, given that category II is not empty, the question must be raised about the non-scriptural sources to which appeal must be made in order to derive moral laws from scripture. Once the Qur'an has been properly understood and the reliable narrations have been identified, what other knowledge is needed on the basis of which to draw moral conclusions? Are there rational principles to be followed in cases of doubt? Can the cases of doubt themselves be classified? In what ways can the textual features, historical features, and other aspects of the context of a statement contribute to the way in which it is to be understood? Some of these sorts of issues are discussed by scholars of 'ilm al uṣūl. Some scholars have claimed that in order to practice ijtihad, one must understand the purpose of the various laws in Islam, and this purpose is only understood by one who leads a pious life. Piety is not considered a source of moral knowledge, but as a precondition for some moral knowledge, that is, for a proper understanding of the moral law as given in the sharī'ah. There has also been considerable controversy among Muslim scholars and intellectuals about the extent to which knowledge of current conditions, technology, political arrangements is relevant to the derivation of the law.

One of the most influential views in this field is that of Shahīd Bāqir Sadr. He takes a moderate stance, which is that of the majority of Shi'i scholars, that intellectual discernment (idrāk al-'aqlī) may be used to find principles by which to derive religious legal rulings. He also surveys the controversy against the more extreme positions. In the course of this work, several types of intellectual discernment are described: (a)

intellectual discernment based on sense-experience and experimentation; (b) intellectual discernment based on self-evident truths; and (c) intellectual discernment based on theoretical speculation.<sup>1</sup>

Second, positions can vary with regard to what goes into category III, moral knowledge independent of scripture and its prerequisites. Some of the 'urafa, for example, might claim that one can gain moral knowledge independent of scripture by mystical inspiration. One might also argue that if it is known by reason that one should not cause harm when it can be easily avoided, and it is only through experience and the development of medical sciences that various behaviors are known to cause harm, e.g., smoking, then there is moral knowledge that can be known independent of scripture only by reason in combination with experience and science. It is with regard to this category that the Muslim philosophers developed ethical views based on their analyses of the virtues and practical reasoning.

Third, after the above two sets of issues have been addressed, there still remains the question of how much moral knowledge is to be found in the three categories. One might hold that although there is moral knowledge that can be obtained by reason alone, this knowledge is extremely limited. Just as Hegel criticized the empty formalism of Kant's ethics, Muslim scholars might criticize attempts at deriving moral rulings on the basis of reason alone as yielding little more than empty formalism. At this point one may claim that substantive moral knowledge must rest on scripture, or one may appeal to other extra-scriptural sources of moral knowledge: conscience, moral intuitions, the moral intuitions of the pious and virtuous, or other sources and conditions that have been suggested for moral knowledge.

I have been assuming that religious obligations are moral obligations. This view could be supported with the following sort of argument.

- We have a moral obligation to obey God.
- 2. To obey God, we must follow religious rules.
- 3. If we have a moral obligation to do x, and to do x, we must do y, then we have a moral obligation to do y.
- So, we have a moral obligation to follow religious rules.

The first premise is controversial.<sup>2</sup> Some have held that there is no moral obligation for us to obey God, but that obedience to God is demanded by prudential rationality.

<sup>1.</sup> Ayatullah Muhammad Bagir al-Sadr, A Short History of 'Ilm al-Usul (Karachi: Islamic Seminary Publications, n.d.), part 3; on-line at URL = http://www.al-islam.org/usul/.

<sup>2.</sup> The truth of this claim was the basis of an argument by the Mu'tazilites, who argued that there must be an initial obligation to speculation, because it is only by means of speculation that God can be known

This view may be developed into a form of moral nihilism, albeit a religious moral nihilism, according to which we are obligated to obey religious rules by prudence alone, and that the laws given by God are arbitrary decrees that have little or nothing to do with the Greek concept of ethics. I think that a good theological case could be made against this sort of position; but I am not prepared to argue for that here. The point here is merely to acknowledge the possibility of a religious moral nihilism.

If religious moral nihilism is false, and if morality is not defined in such a way as to exclude obligations to God, and assuming that what religion teaches about the existence and attributes of God is true, a good case could be made for (1) on the basis of divine goodness.1

Thus far, we have briefly introduced a range of opinions among Muslim scholars about the sources of moral knowledge. The question remains as to the implications of the various positions for a realist moral metaphysics.

#### Islamic Ethics and Metaphysics

The metaphysics of some of the early Mutazilites was clearly a robust form of moral realism. At least some of these early mutakallimin held that goodness and badness are non-sensible properties that actions have in much the same way that a fruit might have the property of being an apple, or being red. The problem is that what makes a kind of action, like trespassing, bad is dependent on circumstances. If the trespassing is done in order to save a drowning child, it will be justified; but if it is done to snoop on a neighbor, it will not be. Hence, the act type, trespassing, is not essentially good or bad; a particular instance of the type will be good or bad depending on the circumstances. In recognition of this, the Basrian Mu'tazilites developed a rather sophisticated theory of wujūh, aspects. The aspects theory saved the realism of the Mu'tazilites, but only by making it relational.<sup>2</sup>

We find a similar course from an absolutist account of moral properties to one that views moral properties as relational in the writings of G. E. Moore; but there is an important difference. The relational element of the good that Moore came to

27

and the obligation to obey Him recognized. See 'Abd al-Jabar, Kitab al-Usul al-khamsa, translated in Richard C. Martin and Mark R. Woodward with Dwi S. Atmaja, Defenders of Reason in Islam: Mu'tazilism from Medieval School to Modern Symbol (Oxford: Oneworld, 1997), 90f. If all obligation arose from divine commands, there could be no initial obligation to obey divine commands; but there is such an obligation, and so, not all obligations result from divine commands. See Hourani (1971), 56f.

<sup>1.</sup> For an argument of this sort, see Robert Adams, Finite and Infinite Goods: A Framework for Ethics (Oxford: Oxford University Press, 1999), 244-245. 28 See Reinhart (1995), Ch. 9.

<sup>2.</sup> See Reinhart (1995), Ch. 9.

recognize included the conscious appreciation of the object considered good. The work of art, for example, is not intrinsically good, but the whole that includes the appreciation of the art work may be good. Moore begins with the idea that the goodness of a thing cannot be reduced to any combination of its natural properties (or its being commanded by God), but that goodness supervenes on the thing's natural properties, that is, if X and Y have the same natural properties, then X and Y cannot differ in their moral properties. This is the idea that dominates Principia Ethica. By 1912, however, when his Ethics was published, Moore had come to ascribe intrinsic value only to wholes which would include conscious states.<sup>1</sup>

The pressure to view the good in a more nuanced manner that includes recognition of how what is considered to be good is received by human beings or other conscious beings creates difficulties for the model of moral knowledge that motivates realism in the first place. According to the model, actions, character traits, lives, and other objects of moral judgment, whether particulars or types of such objects, have moral properties. Human beings become aware of these properties through some sort of intuition, which may be either interpreted as a rational intuition, which is usually said to apply to general principles, or as a moral sense, to which appeal is often made with respect to particular actions and events. If, however, moral properties are not directly attached to things, but only to things in relation to conscious beings, the model of intuitive knowledge becomes excessively taxed. Rational intuition can be of little help beyond concept inclusion and deduction, and stumbles when it comes to relations unless aided by such structures as are found in modern logic and mathematics, and even with such aids, rational intuition will falter when considering the relations of objects to conscious subjects because we have no evidence that our rational faculties are capable of an intuitive recognition of such complex relations. This is not to say that such relations cannot be known, only that knowledge of them cannot properly be called intuitive. Moral sense would seem to have a better shot at knowledge of these complexes if the

<sup>1.</sup> See G. E. Moore, Ethics, William H. Shaw, ed. (Oxford: Oxford University Press, 2005), 82, 129. An illuminating study of Moore's notion of intrinsic goodness together with a sustained argument that x being good for y is prior to any intrinsic good to be found in x (independent of teleological factors) is given by Christine Korsgaard, "The Relational Nature of the Good," forthcoming in Oxford Studies on Metaethics, Volume 8, Russ Shafer-Landau, ed. (Oxford: Oxford University Press, 2013), on-line at URL = http://www.people.fas.harvard.edu/~korsgaar/CMK.Relational.Good.pdf. If we examine Islamic Aristotelian ethics, as in Tūsī's Nasirean Ethics, we find that there is no intrinsic goodness in the sense of Moore; absolute goodness is defined as a good that is not sought for the sake of something else, and it is identified with felicity. Nasīr al-Dīn Tūsī The Nasirean Ethics, G. M. Wickens, tr. (London: George Allen & Unwin, 1964), 60; Khwājah Nasīr al-Dīn Tūsī, Akhlāq-e Nāsirī, Mujtabā Mīnavī and 'Alīridā Haydarī, eds. (Tehran: Kwārazmī, 1356/1977), 82.

sensitivity and empathy needed were properly developed; but to distinguish the feelings that lead us to adopt true moral beliefs from those that are deceptive they must be augmented by considerations that go far beyond direct intuitions.

One of the motivations for the adoption of moral realism of any sort is the idea that it is only by virtue of a firm grounding in reality that moral claims can be defended against the charges of: skepticism, relativism, subjectivism, and arbitrariness. Some religious people may also be motivated to accept moral realism for this sort of reason. However, here we need to be very careful about overgeneralizations. As previously pointed out, some religious ethicists accept a kind of moral skepticism. They hold that neither reason nor sentiment nor any other natural human cognitive faculties have the ability to figure out what is right and wrong. That's what revelation is for. With regard to relativism, everything depends upon what moral judgments are held to be relative to what factors. Some religious believers hold that rights and responsibilities are relative to gender, relative to whether one is a member of the clergy, or whether one is a descendent of the Prophet (\$), and whether one is a believer or not. The kind of relativism many (but by no means all) religious people reject is relativity to time and place. The Law of God is binding on us today just as it was in the time of the Prophet (§). The Iranian martyr, Murtidā Mutahhari, held a moderate position on this issue: there are some moral constants and some elements of morality that are responsive to the contingencies of time and place. Subjectivism and arbitrariness are also controversial issues about which there is no consensus among religious scholars. Some religious laws certainly appear to be arbitrary, such as the details of ritual, although even with regard to these, religious scholars often contend that there is some divine wisdom behind what seem to us to be arbitrary commands.

The issue of subjectivism is even more problematic, for divine command theories of morality are sometimes described as subjectivist. George Hourani, for example, argues that Ash 'arite divine command theories are subjectivist, "because the value of action is defined by relation to certain attitudes or opinions of a mind in the position of judge or observer, such as wishing and not wishing, commanding and forbidding, approving and disapproving." He explains further: "the determining factor is His mind, so the theory of ethics is properly classified as 'subjective'." This is a rather unusual use of the term "subjectivism" which is usually used for theories of moral judgment according to which such judgments either describe or express personal attitudes (or prescriptions). Hourani rejects the more common label, "ethical voluntarism", because

<sup>1.</sup> Hourani (1971), 12-13.

<sup>2.</sup> Hourani (1971), 13, n. 8.

"this name does not show very well its relation to other types of theory." The point is not to quibble over labels, but to understand the relation of moral and metaphysical theories. Hourani contrasts the Mu'tazilite "rationalist objectivism" with the Ash'arite "theistic subjectivism", and considers the refutation of the latter sufficient support for the former, which, following 'Abd al-Jabbar, is taken to imply the existence of moral attributes.2

Hourani explicitly compares Mutazilite objectivism to British intuitionism, including references to Moore's Ethics. As Hourani sees it, both the Mu'tazila and the British intuitionists arrived at essentially the same conclusions because both were reacting against different forms of subjectivism. The Mutazila sought an objective basis for morality in opposition to theological subjectivism; and the British intuitionists sought the same in opposition to the subjectivist currents in Christian thought and in social contract theories. He sees the same sort of conflict in Greek philosophy:

Here again, it was partly the prevalence of subjectivist theories among the sophists that stimulated the effort of Socrates and Plato to find an objective ethics, based on definitions of ethical terms, a theory of Forms, and a corresponding theory of knowledge. By the time of Aristotle this challenge had passed, and the relaxation in his work on the most fundamental issues of ethics is noticeable.

There are several points worthy of note in this quotation. First, Hourani offers a dualistic picture of the history of ethics: it is a conflict between subjectivists and objectivists. Second, objectivism has metaphysical and epistemological components: moral realism and intuitionism, respectively. Third, and most importantly, Aristotle is seen as backsliding toward subjectivism on "the most fundamental issues." Aristotle retains an appeal to rational intuitions in his ethics; and David Ross, at least, has interpreted Aristotle as an intuitionist. Aristotle does not, however, think that what is intuited are Platonic forms or non-naturalistic moral attributes. 4 So, it seems that what Hourani considers to be a "relaxation" on the most fundamental issues of ethics would be Aristotle's rejection of a moral realism that finds moral attributes in things in the way that accidents are in a substance.

The Mu'tazilite/Ash'arite conflict seems to lead scholars to assume that if one is to reject divine voluntarism in ethics, and avoid both skepticism and non-cognitivism,

<sup>1.</sup> Hourani (1971), 13.

<sup>2.</sup> Hourani (1971), 62.

<sup>3.</sup> Hourani (1971), 146.

<sup>4.</sup> For discussions of the senses in which Aristotle may and may not be considered a moral realist, see Robert Heineman, ed., Aristotle and Moral Realism (London: UCL Press, 1995).

then the only choice worth considering is realist-intuitionism. This appears to be what leads Prof. Reinhart to consider the Sufis as heirs to the Mu'tazilites. He writes:

There is a sense... in which the heirs of the Mu'tazilah are the Sufis whose missionary and pietist origins they share-not so much the Qushayrīs and Muhammad al-Ghazālīs but Ahmad al-Ghazālī, Ibn 'Arabī, Qunnavī and Suhrawardī al-Maqtūl with their mystically plural epistemology of private revelation, movements of the heart, dueling impulses, passion, fears and griefs. It is not merely that many of the most prominent figures in Mu'tazilī history were personally ascetic, but that one goal of asceticism is to become available to interior promptings.¹

This is an insightful remark. Both the Mu'tazilah and the Sufis (and Ishrāqīs) hold that through asceticism, we may gain intuitions that allow us to appreciate various moral truths. But if the ontology of the Mu'tazilah is accepted, this means that just as God has created the things of this world with colors and sounds that are perceived by the senses, He has also created them with moral attributes that may be perceived by the ascetic. It is not clear to me that the Sufis would accept this. With regard to theology, many of the Sufis would side with the Ash'arites and accept some form of divine voluntarism. The reason why asceticism provides moral perception for an Ash'arite Sufi would be because the Sufi becomes united with divinity and likes what God likes and hates what God hates, not because of the moral properties in the things liked or hated, but because of the divine attitude toward them that is taken on by the Sufi ascetic.

Asceticism, however, can also facilitate moral knowledge and moral intuitions in another way, which is discussed by Avicenna near the end of his Ishārāt. Avicenna represents a third alternative in the conflict over moral knowledge that is neither a realist-intuitionism nor a form of divine voluntarism. This Peripatetic view is that we intuit what is good by perceiving it to be pleasurable. Pleasure is not a sensation, but the satisfaction of achieving what is good with appreciation that it is good. Goodness is not a non-natural property, but is relative to the ends or perfections of that for whom the object is judged as good. Through asceticism, one is able to avoid errors of judgment about what is good that arise because of a negligence of intellectual perfections and undue attention to physical pleasures. The intuitive knowledge gained through asceticism, according to Ibn Sina, is not one that enables the ascetic to perceive the nonnatural goodness that inheres in various objects, for objects are only good relative to one who is able to use them to become more perfect or eliminate defects.

<sup>1.</sup> Reinhart (1995), 183.

<sup>2.</sup> All of these points are also defended in Korsgaard (2013).

The above explanation can help us to solve a puzzle in the text of the Ishārāt. Concerning why certain pleasurable things are attained and yet disliked, Avicenna writes:

The pleasurable may be attained and then disliked, as some sick people dislike sweets in addition to not having appetite for such objects as they have had earlier. This is not a refutation of what has preceded, for such objects are not good in this state since the senses are not aware of them inasmuch as they are good.

The translator surmises that the phase "for such objects are not good in this state" must be "the result of negligence either on the part of Ibn Sīnā or on the part of his scribes." <sup>2</sup> Prof. Inati comes to this conclusion because it is clear that Avicenna is not a subjectivist, and does not think that a thing can only be good when the senses are aware of them as good. She interprets the case as one in which due to sickness there is a resultant dislike of something good. But Avicenna's point seems to be that sweets are not good for the sick person, and so, the sick person will be unable to take pleasure in them since the senses cannot be aware of the sweets in the way needed for pleasure, that is, as good. The intuition through which the good shows itself as pleasurable is not one by which a non-natural property in the object becomes known, but one by which what is known is that the object brings about one's perfection, and this will vary under different conditions.

#### Conclusions

In sum, a religious ethics can be developed in a number of different ways. One would be through a voluntaristic divine command theory. While there are philosophical and theological reasons to reject this sort of theory, because obedience to God would no longer be moral, and because divine commands would fail to reflect divine wisdom, respectively, the purpose of this paper is not to present or examine such arguments. The point is to consider the relation of positions that may be taken in religious ethics with regard to moral realism.

Realism has been promoted in forms that include the following features:

- rejection of normative relativism
- rejection of subjectivism
- rejection of non-cognitivism
- rejection of moral nihilism
- rejection of moral skepticism

32

<sup>1.</sup> Shams Inati, tr., Ibn Sīnā and Mysticism: Remarks and Admonitions: Part Four (London and New York: Kegan Paul International, 1996), 72. 39 Inati (1996), 12.

<sup>2.</sup> Inati (1996), 12.

33

- an acceptance that at least some moral truths can be known through rational intuitions or through moral sense and conscience, or both.
- an acceptance that moral facts and properties exist independent of the reason, thought, or will of moral agents.

The last of these elements is independent of the others, that is, versions of the other elements can be incorporated into a Peripatetic view of ethics without an ontological commitment to the existence of moral facts and properties. Of course, much more would need to be said about how the Peripatetic view handles moral intuitions, and how a Peripatetic moral epistemology differs from the epistemology of robust moral realism. Indeed, the quarrel between the Peripatetics and the robust realists is not so much one of ontology, but is over the question of the relation between epistemology and ontology. For the intuitionist-realist, intuitions provide a window on moral reality, so that moral truths are known through the apprehension of moral entities by intuition. For Peripatetics and moral constructivists, on the other hand, it is through an examination of the conditions of practical reasoning and human interests that moral truths are known, regardless of whether these truths are said to correspond to moral facts or to describe moral properties. The attitude of moral constructivism toward the reality of moral properties is comparable to Mulla Sadra's position on the existence of the Platonic Form of the Good. Mullā Sadrā accepted the existence of the Platonic Forms, because he held that universal concepts should have a reflection in the intellectual realm; but he did not believe that an appeal to the Forms could be used to solve epistemological problems about natural kinds. Likewise, Peripatetics and constructivists could accept a minimalist account of realism about moral facts and properties, while denying that an appeal to direct intuitions of such entities provides moral knowledge. Moral knowledge independent of revelation must be based on knowledge of human nature and practical reasoning.

With regard to divine voluntarism, an imaginary Ash'arite could accept a form of moral realism and hold that non-natural moral properties inhere in objects and actions because of divine fiat, so that the prescriptive (tashrī'ī) will of God is necessarily accompanied by his creative willing that moral properties attach to things. It could also be held that human beings do not have any access to moral reality except through revealed truth. What is essential to the voluntarist position is not the denial of realism, but the epistemological thesis that moral truths cannot be known by any means but revelation.

Divine command theories can also be developed without voluntarism and in ways that are compatible with a strong form of realism about values.<sup>1</sup>

The denial of divine voluntarism must be seen as an epistemological thesis rather than as a metaphysical one. A religious ethics that rejects divine voluntarism will be one that allows knowledge of at least some moral truths independent of revelation. Knowledge of such moral truths can be explained in a number of ways. Two of the most prominent that were developed in the Islamic world were: (1) those of the Mu'tazilite and Shi'i mutakallimīn who offered a realist model of moral intuitions, and (2) those of the philosophers from Fārābī through Ṭūsī, Mullā Ṣadrā and beyond who have defended a Peripatetic approach to ethics and practical wisdom. While the Peripatetic approach might be classified as realist in a minimalist sense, it has more in common with some versions of moral constructivism² than the sort of robust realism defended by Moore and his contemporary advocates. <sup>3</sup>

Prof. Reinhart offers a plausible alternative to Hourani's suggestion that moral realism appears as a reaction against subjectivism: what brought about the shift to voluntarism was the fading of Islamic missionary zeal. The missionary sought to appeal to moral truths that would be recognized by non-Muslims and attract them to the faith. This required an admission of moral truths that could be known independent of revelation. Once the structures and institutions of Islamic civilization had become secure and missionary activity was confined to the peripheries of Dār al-Islām, adherence to the moral rulings of Islam became a test of faith rather than a way to

<sup>1.</sup> As in Adams (1999).

<sup>2.</sup> For an excellent review of some of the major varieties of moral constructivism and how they address a number of metaethical issues, see Carla Bagnoli, "Constructivism in Metaethics," The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Winter 2011 Edition), Edward N. Zalta (ed.), URL= <a href="http://plato.stanford.edu/archives/win2011/entries/constructivism-metaethics/">http://plato.stanford.edu/archives/win2011/entries/constructivism-metaethics/</a>. Also see Sharon Street, "What is Constructivism in Ethics and Metaethics?", Philosophy Compass 5 (2010): 363-384. For a form of moral constructivism draws on some aspects of the Aristotelian tradition, see Mark LeBar, "Good for You," Pacific Philosophical Quarterly, 85 (2004), 195–217; Mark LeBar, "Aristotelian constructivism," Social Philosophy and Policy, 25: 1, (2008), 182–213.

<sup>3.</sup> See, for example: Graham Oddie, Value, Reality, and Desire (Oxford: Oxford University Press, 2005); David Enoch, "An Outline of an Argument for Robust Metanormative Realism" in Oxford Studies in Metaethics, Vol. 2, ed. Russ Shafer-Landau (Oxford: Oxford University Press, 2007), 21-50; David Enoch, Taking Morality Seriously: A Defense of Robust Realism (Oxford: Oxford University Press, 2011); William J. FitzPatrick, "Robust Ethical Realism, Non-Naturalism, and Normativity" in Oxford Studies in Metaethics, Vol. 3, ed. Russ Shafer-Landau (Oxford: Oxford University Press, 2008), 159-205.

attract outsiders. No further reason would be given for prescriptions and prohibitions than that it has been so decreed by divine command.

Since 'Abd al-Jabbār (935-1025) and Avicenna (c. 980 – 1037) were contemporary, their works could be seen as reflecting the same sociological factors that would favor the recognition of moral truth independent of revelation. It would require more analysis than I can offer to suggest why this recognition continued through the Shi'i tradition of philosophical theology from Khwājah Naşīr al-Dīn Tūsī (1201-1274) onward. Needless to say, the sociological factors to be taken into consideration would include more than the motivation to present and defend Islam to outsiders. When we turn our attention to sociological factors that might encourage various theological tendencies, we should not fall into the trap of a reductionism that sees argumentation as completely beside the point. Moral realisms of robust varieties have been difficult to defend because they posit the existence of non-natural attributes and access to them through intuitions of one kind or another that are dubious. It is the philosophical difficulties with robust realism that led both Moore and 'Abd al-Jabbar to complicate their theories through the recognition of some of the relational aspects of moral attributes; and perhaps it is these same difficulties that attracted scholars of the Shi'a from Tusī onward to a more Peripatetic view of moral philosophy.

In the contemporary Muslim world, there is still no consensus on divine voluntarism or moral realism. Identity politics would seem to promote a form of divine voluntarism; while the intellectual defense of Islam in international arenas could be expected to work in favor of approaches that incorporate elements of rationalism and/or some form of moral intuitionism. For historical reasons, Shi'i theology remains committed to a rejection of divine voluntarism; although, as mentioned earlier, factors that promote voluntarism may also work to limit the scope of moral knowledge independent of revelation while stopping short of its complete denial, resulting in an attenuated moral skepticism. In Iran, a great impetus to the acceptance of the public teaching of philosophy in the seminaries of Qom was the threat of Marxism. While some forms of religious conservatism might be expected to support attenuated skepticism about moral reasoning and to limit the scope of moral knowledge independent of revelation, there have been religious defenses of moral realism by Western Christians against the subjectivist elements that have been attacked in the so-called "culture wars", and it would not be surprising to find similar inclinations among

See 'Allāmah Ayatullah Sayyid Muhammad Husayn Husaynī Tehrānī, Mihr-e Tābān (Tehran: Baqir al'Ulūm, n.d.), 60-62. For more on contemporary philosophy in Iran see Hajj Muhammad Legenhausen, "Introduction" to special issue on Contemporary Islamic Philosophy in Iran in Topoi, 26:2 (2007), 167175.

Iranian Muslims. Moral realism is attractive to some precisely because it seems to offer a way of defending absolute moral claims against cultural relativism. On the other hand, the globalization of moral discourse tends to promote moral views that appear to differ from those enshrined in Islamic law; and this may serve to fortify tendencies among Muslim scholars toward skepticism about the ability of natural reason to support Islamic ethics. Reliance on claims to direct intuitions of moral reality can only be expected to harden opposing stances. A this juncture, a Peripatetic constructivism offers a reasonable alternative on which to found a religious ethics consistent with the traditional Shi'ite insistence on 'aql wa 'adl (reason and justice), but Allah knows best.

#### References

- 1. al-Sadr, Ayatullah Muhammad Baqir; A Short History of Ilm al-Usul (Karachi: Islamic Seminary Publications, n.d.), part 3; on-line at URL = http://www.al-islam.org/usul/.
- 2. Arrington, Robert; Rationalism, realism, and relativism: perspectives in contemporary moral epistemology (Ithaca: Cornell University Press, 1989)
- 3. Blackburn, Simon; Essays on Quasi Realism (Oxford: Oxford University Press, 1993)
- Blackburn, Simon; Ruling Passions (Oxford: Oxford University Press, 1998)
- 5. Blackburn, Simon; Spreading the Word (Oxford: Oxford University Press, 1984)
- 6. Boyd, Richard; "How to be a Moral Realist" in Essays on Moral Realism, Geoffrey Sayre-McCord, ed. (Ithaca: Cornell University Press, 1988)
- 7. Dancy, Jonathan; Moral Reasons (Oxford: Blackwell, 1993)
- Emon, Anver; Islamic Natural Law Theories (Oxford: Oxford University Press, 2010).
- 9. Frankena, W. K.; Theories of Ethics (Oxford: Oxford University Press)
- 10. Heineman, Robert; Aristotle and Moral Realism (London: UCL Press, 1995)
- 11. Horgan, Terry and Mark Timmons; Metaethics after Moore (Oxford: Oxford University Press, 2006)
- 12. Ḥusaynī Tehrānī, Allāmah Ayatullah Sayyid Muḥammad Ḥusayn; Mihr-e Tābān (Tehran: Baqir al-Ulūm, n.d.)

36

37

- Inati, Shams; tr., Ibn Sīnā and Mysticism: Remarks and Admonitions: Part Four (London and New York: Kegan Paul International, 1996)
- Javadi, Mohsen; "Moral Epistemology in Muslim Ethics", Journal of Religious Thought: A Quarterly of Shiraz University, 11 (summer, 2004)
- 15. Kramer, Matthew; Moral Realism as a Moral Doctrine (Chichester: Wiley-Blackwell, 2009)
- Legenhausen, Hajj Muhammad; Introduction to special issue on Contemporary Islamic Philosophy in Iran in Topoi, 26:2 (2007)
- Lerner, Ralph and Muhsin Mahdi; Fārābī translated in Medieval Political Philosophy (Ithaca: Cornell University Press, 1963)
- 18. London, Alex John; "Moral Knowledge and the Acquisition of Virtue in Aristotle's Nicomachean and Eudemian Ethics" the Review of Metaphysics, 54 (March 2001)
- 19. Lovibond, Sabina; Realism and Imagination in Ethics (Oxford: Blackwell, 1983)
- 20. MacIntyre, Alasdair; a Short History of Ethics, 2nd ed., (London: Routledge, 1998)
- Mahdi, Muhsin; Al-Farabi and the Foundation of Islamic Political Philosophy (Chicago: University of Chicago Press, 2001)
- McDowell, John, "Virtue and Reason," The Monist, July 1979, 331350, Values and Secondary Qualities, in Morality and Objectivity, ed. Ted Honderich (London: Routledge and Kegan Paul, 1985)
- 23. McNaughton, David; Moral Vision (Oxford: Blackwell, 1988)
- 24. Moore, G. E. Principia Ethica (Cambridge: Cambridge University Press, 1903)
- 25. Munitz, M. ed. Identity and Individuation (New York: 1972)
- 26. Munitz, M. Naming and Necessity (Cambridge: Harvard University Press, 1980)
- 27. Murdoch, Iris; the Sovereignty of Good (London: Routledge, 1970)
- 28. O. Brink, David; *Moral Realism and the Foundations of Ethics* (Cambridge: Cambridge University Press, 1989)
- 29. Platts, Mark; Ways of Meaning (London: Routledge and Kegan Paul, 1979)
- 30. Putnam, Hilary; "Explanation and Reference" (first published in 1973) reprinted in Putnam (1975)
- Putnam, Hilary; "Language and Philosophy" in Mind, Language and Reality (Cambridge: Cambridge University Press, 1975)

- 32. Reeve, C. D. C.; *Philosopher Kings: The Argument of Plato's Republic* (Princeton: Princeton University Press, 1988)
- 33. Reinhart, Kevin; *the Boundaries of Muslim Moral Thought* (Albany: State University of New York at Albany Press, 1995)
- 34. Sylvester, Robert Peter; *The Moral Philosophy of G. E. Moore* (Philadelphia: Temple University Press, 1990)
- 35. Timmons, Mark; *Morality without Foundations: A Defense of Ethical Contextualism* (Oxford: Oxford University Press, 1999)
- 36. Ţūsī, Khwājah Naṣīr al-Dīn; *Akhlāq-e Nāsirī*, Mujtabā Mīnavī and 'Alīriḍā Ḥaydarī, eds. (Tehran: Kwārazmī, 1356/1977)
- 37. Wiggins, David; Needs, Values, Truth (Oxford: Blackwell, 1987)
- 38. Williams, Bernard; *Ethics and the Limits of Philosophy* (Cambridge: Harvard University Press, 1985)
- 39. Wright, Crispin; Truth and Objectivity (Cambridge: Harvard University Press, 1992)



### اخلاق ديني و واقعگرايي اخلاقي

حاج محمد لگنهوسن \* مترجمان: على فتوتيان و مهدى صدفى

#### ڃکيده

هدف این مقاله بررسی ارتباط بین شکلهای مختلف واقع گرایی اخلاقی و برخی دیدگاهها دربارهٔ اخلاق دینی و بهویژه اخلاق دینی در سنت اسلامی است، هرچند بیشتر گفته ها در سنتهای دینی دیگر نیز کاربردی خواهد بود. نخست، مرور تاریخی مختصری از ظهور واقع گرایی اخلاقی در قرن بیستم بیان می شود؛ دوم، انواع اصلی واقع گرایی اخلاقی را از هم تفکیک خواهیم کرد؛ سوم، نشان خواهیم داد که در مورد هر یک از انواع اصلی واقع گرایی اخلاقی، از واقع گرایی اخلاقی اکید گرفته تا واقع گرایی اخلاقی حداقلی، دیدگاههای دینی ای را نسبت به اخلاق می توان صورت بندی کرد که هم با واقع گرایی سازگار باشند و هم با رد آن ولی، در هر حال، اخلاق شناس دینی باید برای پذیرفتن واقع گرایی یا رد آن هزینهای بپردازد. در نهایت استدلال می شود موضعی که فیلسوفان بپرجستهٔ مسلمان در سنت سینوی تا ملاصدرا اتخاذ کرده اند موضعی است که در شماری از نقاط مهمش با موضع ضدواقع گرایی توافق دارد.

كليدواژه ها: نظريهٔ اخلاقي، اخلاق اسلامي، معرفت شناسي اخلاقي، واقع گرايي اخلاقي، واقع گرايي اکيد، برساخت گرايي اخلاقي، معتزله، اشاعره، اخلاق ديني مشائي، فرالخلاق شيعي.

\*استاد مؤسسه آمو زشي و پژوهشي امام خميني الله استاد مؤسسه آمو زشي و پژوهشي

## جی. ای. مور ٰ و سراَغازهای واقع گرایی اخلاقی معاصر

چه بسا کسی گمان کند که واقع گرایی اخلاقی با افلاطون آغاز می شود، چرا که بالاخره خوبی ۲، در کنار زیبایی و حقیقت، جزئی از سه گانهٔ ایده ها یا مُثُل والای افلاطونی است؛ اما در قرن بیستم، این جی. ای. مور (۱۸۷۳ ـ ۱۹۵۸) است که در سرچشمهٔ واقع گرایی اخلاقی معاصر قرار می گیرد. اصول اخلاق مور در سال ۱۹۰۳ انتشار یافت؟ و همراه با این اثر، فرا ـ اخلاق برای نخستین بار به عنوان شاخهٔ مجزا در علمِ اخلاق ظهور کرد، شاخهای که در آن معانی اصطلاحات اخلاقی بررسی می شوند و مفاهیم و گزاره های اخلاقی در معرض تحلیل قرار می گیرند. ۲

جی. ای. مور یکی از بنیان گذاران فلسفهٔ تحلیلی بود و اصول اخلاق یکی از کتابهایی بود که به تبیین این سبک و شیوه یاری می رساند. مور ادعا می کرد که تحلیل مفه ومی انجام می دهد، یعنی تحلیل گزاره ها به مفاهیم تشکیل دهندهٔ آنها و تحلیل این مفاهیم به مفاهیم ساده تر تا جایی که به مفاهیم تعریف ناپذیر و نخستین مانند مفهوم خیر برسد. او در دانشگاه کمبریج از این حیث که طالب سختگیری منطقی بود مورد حمایت بر تراند راسل و بعدها لودویک ویتگنستاین قرار گرفت؛ اما با اینکه مورخان هر سه نفرآنان را پایه گذار فلسفهٔ تحلیلی می دانند، هر یک در باب این که تحلیل چطور باید انجام شود نظر خودش را داشت. مور در اصول اخلاق خود به دنبال نفی تمام نظریه های بزرگ اخلاق که در آن زمان

<sup>1.</sup> G. E. Moore

<sup>2.</sup> the Good

G. E. Moore, *Principia Ethica* (Cambridge: Cambridge University Press, 1903). T. Baldwin, ed., revised edition with 'Preface to the second edition' and other papers, (Cambridge: Cambridge University Press, 1993).

<sup>4.</sup> Terry Horgan and Mark Timmons, eds., *Metaethics after Moore* (Oxford: Oxford University Press, 2006), 1.

راییج بودند بر آمد: ایدنالیسیم، تکاملگرایی، و فایده گرایی. هرچند او از شکلی از فایده گرایی ایدنالی دفاع می کرد، این شکل بسیار متفاوت از شکل هایی بود که فایده گرایی نزد نظریه پر دازان اخلاقی پیش از او به خود گرفته بود. مور به هیئت یک سنتشکن در آمد. اگر اخلاق عملی او را در نظر بگیریم، او نه از اخلاق دینی طرفداری می کرد، نه از آن نوع فعالیت سیاسی اصلاح طلبانه که بنتام و میل پدر و پسربدان مشهور بودند، و نه از سختگیری اخلاقی ملازم با اخلاق وظیفهٔ کانت. در عوض مور از اصالت زیبایی ، لذت مصاحبت خوب و دوستی های صمیمانه، و ارجشناسی از هنر و زیبایی طبیعی پشتیبانی می کرد، دیدگاهی نسبت به زندگی که پیشینه ش را باید در نویسندگان و هنرمندان عصر ویکتوریا یافت، کسانی مانند اسکار وایلد و والتر پیئتر آ. پس از اینکه اصول اخلاقی مور انشجویان نخبهٔ کمبریج تبدیل شد، که همراه با گروه بلومزبری با شناخته می شدند.

در اخلاق نظری نیز مورد انسانی سرکش بود. وقتی دیگران در باب تعریف صحیح «خوب» بحث می کردند، او اعلام کرد که این واژه تعریف ناپذیر است و کسانی را که با او مخالفت می کردند متهم به خطایی می کرد که نامش را «مغالطهٔ طبیعت گرایی» گذاشته بود. او معتقد بود که اگر ما همهٔ چیزهای خوب را در نظر بگیریم، خواهیم دید که هیچ ویژگی طبیعی که بین آنها مشترک باشد وجود ندارد. خوب بودن را نه می توان با مفید بودن یکی گرفت و نه با اراده به انجام وظیفه و نه با هیچ چیز دیگر. همانطور که برنارد ویلیامز و دیگران اشاره کردهاند، «مغالطهٔ طبیعت گرایی» مور در واقع یک مغالطه نیست، زیرا بر چیزی

1. aestheticism

2. Oscar Wilde

3. Walter Pater

4. Bloomsbury group

5. naturalistic fallacy

6. Bernard Williams

اطلاق می شود که مور آن را دیدگاههای اشتباه می داند و نه بر استنباطهای نادرست. افزون بر این، مور اصطلاح «مغالطهٔ طبیعت گرایی» را همچنان که برای نظریههای امرالهی به کار می برد در مورد نظریههایی که خوبی را بر حسب ویژگیهای طبیعی تعریف می کردند نیز به کار می برد. بنابراین اگر اخلاق شناسان دینی حمله به طبیعت گرایی در نظریهٔ اخلاقی مور را نشانهای از یذیرش ایمان دینی تفسیر می کردند، مرتکب اشتباه شده بودند.

# مور اصطلاح «مغالطهٔ طبیعت گرایی» را این گونه معرفی می کند:

احتمالاً این سخن درست است که همهٔ چیزهایی که خوب هستند چیز دیگری نیز هستند، دقیقاً همانطور که این سخن درست است که همهٔ چیزهایی که زرد هستند نوع خاصی از نوسان را در نور تولید می کنند. و این یک واقعیت است که اخلاق در پی کشف این است که آن ویژگیهای دیگری که به همهٔ چیزهایی که خوب هستند تعلق دارند چیستند. اما بسیاری از فیلسوفان تصور کردهاند که اگر آن ویژگیهای دیگر را نام ببرند، در واقع خوب را تعریف کردهاند؛ تصور کردهاند که این ویژگیها در واقع اصلاً چیزی «به جز» خوب نیستند بلکه مطلقاً و تماماً همان خوبی هستند. پیشنهاد می کنم این دیدگاه «مغالطهٔ طبیعتگرایی» نامیده شود و اکنون تلاش خواهم کرد تا آن را کنار بزنم."

در تكملهٔ اين بحث مي بينيم كه مور سه ادعا را بيان مي كند: <sup>\*</sup>

فرانکنا بیان می کند که چون (۳) متضمن (۲)، و (۲) متضمن (۱) است، موضع مور را می توان صرفاً در قالب (۳) بیان کرد. هرچند آشکار نیست که (۳) متضمن (۲) هست یا نه. تصور کنید دو نوع وجود دارد، نبوع K1 و نبوع که که کمد یک جنس مشترک به نام G را تشکیل می دهند. به این ترتیب می توان K2 را به عنوان چیزی تعریف کرد که G هست اما K1 نیست، که در این حالت K2 بر حسب غیر حکم تعریف شده است. اگر کسی یک دوگانهانگار جوهری دکارتی باشد، می تواند مادی را بر حسب غیر مادی تعریف کند، یا ذهنی را غیر مادی تعریف کند. برای اجتناب از چنین مشکلی، مجبوریم مشخص کنیم منظور مان از تعریف کردن کها بر حسب بها به نحوی که ایس نبوع تعریف های سلبی یا تعریف با حصر در کار نباشد چیست.

<sup>1.</sup> divine command

Bernard Williams, Ethics and the Limits of Philosophy (Cambridge: Harvard University Press, 1985),
 W. K. Frankena, "The Naturalistic Fallacy" Mind, Vol. 48 (1939), 464-477, reprinted in Philippa Foot, ed. Theories of Ethics (Oxford: Oxford University Press), 50-63.

<sup>3.</sup> Moore (1903), §10 ¶3.

<sup>4.</sup> See Frankena (1939), 53.

۱. گزارههای اخلاقی را نمی توان از گزارههای نا اخلاقی به نحوی معتبر استنباط کرد.

اصطلاحات اخلاقی (به ویژه «خوب») بر حسب اصطلاحات نا \_اخلاقی قابل تعریف نیستند.

٣. ویژگیهای اخلاقی از حیث نوع با هر ویژگی نا \_اخلاقی یا ترکیبی از آنها فرق دارند. نخستین مدعا منطقی، دومی معناشناختی و سومی متافیزیکی است. هر سـه مـدعا جـای بحث دارند و نمی توان صرفاً با گفتن این که هر که اینها را نیذیر د مرتکب مغالطه شده است آنها را محرز ساخت. فرض کنید کسی سعادتگرا' باشد و باور داشته باشد که آنچـه خـوب است آن چیزی است که به برترین سُرور منتهی شود. این موضعی است که در ارسطوگرایی یهودی، مسیحی، و اسلامی رایج بوده است. در اصطلاح «به برترین سرور منتهی شدن» هیچ اصطلاح اخلاقیای دیده نمی شود؛ بنابراین بر طبق (۲)، نمی توان در تعریف «خوب»از آن استفاده كرد. آيا ويژگي «به برترين سرور منتهي شدن» يک ويژگي نـا ـاخلاقي اسـت؟ ارسطوگرایان چنین نظری ندارند. در مقابل آنان، طبق نظر مور، ویژگی خوب بودن با ویژگی منتهی شدن به سرور به لحاظ نوعی متفاوت است، زیرا او این ویژگی اخیر را پیک ویژگی اخلاقی نمیداند. مدافع مور خواهد گفت که تعریف خوبی برحسب برترین سرور درست نیست زیرا حتی اگر بر اساس نظریهٔ سعادتگرایی خوب آنبی باشید کیه بیه سیرور منتهی شود، باز هم در زبان انگلیسی این چیزی نیست که معنای کلمهٔ «خوب» است. اما مور علاقهای به تعاریف لغوی ندارد. او صراحتاً می گویند که وقتی ادعا می کند «خوب» تعریفنایذیر است، منظورش این نیست که هیچ تعریف لغوی در فرهنگ لغت ندارد. بنابراین، این معیار که «منتهی شدن به سرور» نمی تواند یک تعریف لغتنامهای برای «خوب» باشد هیچ ربطی به منظور مور وقتی می گوید «خوب» تعریفنایذیر است ندارد.

هیلاری پاتنم در برابر مور استدلال کرده است که شهودهای ما دربارهٔ معانی دربارهٔ

<sup>1.</sup> Eudaemonist

<sup>2.</sup> Hilary Putnam

آنچه ما به یک موضوع اسناد می دهیم وقتی محمولی را بر آن حمل می کنیم هیچ چیزی را نشان نمی دهند. سخن پاتنم این است که داشتن یک مفهوم یعنی توانایی به کارگیری واژه ها به شیوه هایی معین. پس درک مفهوم خوبی مساوی است با دانستن این که چطور باید کلماتِ بیانگر این مفهوم را به درستی به کار ببریم. فردی ممکن است این توانایی را داشته باشد ولی نداند که استعمال درستِ اصطلاح «خوب» همان استعمالی است که در آن این اصطلاح در مورد آنچه به سرور منتهی می شود به کار می رود. بنابراین این که آیا خوب تعریف ناپذیر هست یا نیست چیزی نیست که بخواهیم با تکیه بر شهودهای زبان شناختی یا بینش مفهومی در باب آن داوری کنیم، بلکه باید با تکیه بر آن چیزی که توانایی ما در به کارگیری نشانه های مناسب و مربوط را تبیین می کند درباره اش داوری کنیم. سخن سعادت گرایان این است که وقتی می گوییم چیزی خوب است آنچه شاید ندانسته انجام می دهیم گفتن این نکته است که آن چیز منتهی به سرور می شود. سعادت گرایان ممکن است در این باره بر خطا باشند، اما برای نشان دادن نادرستی موضع ایشان چیزی بسیار بیشتر از ترامل در این باره بر خطا باشند، اما برای نشان دادن نادرستی موضع ایشان چیزی بسیار بیشتر از تامل در این باره بر خطا باشند، اما برای نشان دادن نادرستی موضع ایشان چیزی بسیار بیشتر از تامل در این باره بر خوا باشند، اما برای نشان دادن نادرستی موضع ایشان چیزی بسیار بیشتر از تامل در این باره بر خوا باشند، اما برای نشان دادن نادرستی موضع ایشان چیزی بسیار بیشتر از تامل در این باره بر خوا باشند، اما برای نشان دادن نادرستی موضع ایشان چیزی باره بر نه به داریم. ا

استدلال مور علیه مغالطهٔ طبیعت گرایی را استدلالی می دانند که بحث دربارهٔ آن بازاست. این استدلال به شیوه های بی شماری بازصورت بندی شده است، و صورت بندی های خود مور اغلب چنان که انتظار می رود واضح نیست. معرفی این استدلال و یک روایت آن که در اصول اخلاق آمده به این صورت است:

در وهلهٔ نخست فكر كنم چنين نباشد كه هر آنچه خوب است متعارف باشد؛ بر عكس نامتعارف اغلب بهتر از متعارف است: بديهى است كه فضيلت خاص، و البته رذيلت خاص، متعارف نيست، بلكه نامتعارف است. ولى باز هم ممكن است گفته شود كه به هر حال امر متعارف خوب است؛ و خود من آمادگى اش را ندارم كه بخواهم با اين ادعا كه سلامتى خوب است مقابله كنم. حرفم اين است كه نبايد

<sup>1.</sup> Hilary Putnam, "Language and Philosophy" in *Mind, Language and Reality* (Cambridge: Cambridge University Press, 1975), 13-14.

این را بدیهی گرفت؛ باید به آن همچون پرسشی گشوده نظر کرد. اعلام این که بدیهی است یعنی به میان آوردن مغالطهٔ طبیعت گرایی. ا

در بند بالا، مور با توجه به این واقعیت که پرسش «آیا X خوب است؟» یک پرسش گشوده است، به طوری که به جای X می توان هر تحلیل پیشنهادی ای از مفهوم خوب مثلاً سلامتی یا متعارف بودن را قرار داد، به این نقطه می رسد که X را نمی توان با خوبی یکی گرفت. انتخاب مثالهای سلامتی و متعارف بودن از سوی مور نشان می دهد که او ارسطو گرایی را هدف گرفته است. آموزهٔ افلاطون و ارسطو این بود که فضیلت وقتی به دست می آید که قوای انسانی به درستی عمل کنند، یعنی وقتی در میل ها، همتها، و عقلِ فرد متناظر با فضایل خویشتن داری، شجاعت، و خردمندی حد میانهٔ طلایی ایجاد شود. بنابراین در نظر ارسطوییان آنچه متعارف است آن چیزی است که از زیاده روی های مخرب بنابراین در نظر ارسطوییان به این دلیل خوب نیست که همگان اکثراً در این حالت قرار دارند، یا فرضعیت میانهٔ طبیعی بدن است؛ سلامتی برای این خوب است که در این حالت اجزای بدن وضعیت میانهٔ طبیعی بدن است؛ سلامتی برای این خوب است که در این حالت اجزای بدن

در پی رواج موج جدید معناشناسیِ مورد حمایت پاتنم، این روزها فیلسوفان در باب اشتباه گرفتن مسائل معناشناختی با متافیزیکی هشدار می دهند. یک مثال استاندارد ایس امر «آب» است. ممکن است کسی دربارهٔ معنای «آب» در زبان انگلیسی تحقیق کند. ایس یک پرسش معناشناختی است. همچنین ممکن است بگوید که این کلمهٔ «آب» باید به نحوی متفاوت از کاربرد رایجش به کار رود، مثلاً این حرف را مطرح کند که یخ و بخار نیز باید در تعریف «آب» گنجانده شوند. اینها هم باز معناشناختی هستند. پرسشهای معرفت شناختی نیز دربارهٔ اینکه چطور می توانیم بگوییم فلان ماده آب هست یا نیست مطرح می شوند. در آخر، مسائل متافیزیکی مرتبط با این که آب واقعاً چیست به چشم می خورند، برای مثال

1. Moore (1903), 27-3.

ممکن است عقیده داشته باشیم که آب یعنی  $H_2O$  به صورت مایع. اما کلمهٔ «آب»به معنای « $H_2O$ » به صورت مایع» نیست، چون ممکن است کسی بداند «آب» به معنایی دارد ولی نداند ساختار مولکولی اش چیست. تا آنجا که معرفت شناسی می گوید، ما می توانیم بدانیم که مایع داخل یک لیوان آب است بدون اینکه بدانیم آب  $H_2O$  به صورت مایع است. هیچکدام از اینها به این معنا نیست که آب ضرور تا  $H_2O$  به صورت مایع نیست. یک شیمی دان ممکن است مصرّانه بگوید که هیچ جهان ممکنی وجود ندارد که در آن آبی در یک لیوان باشد اما  $H_2O$  نباشد، زیرا ترکیب مولکولی آب همین است، فارغ از معنای کلمهای که برای توصیف آن استفاده می شود یا نحوهٔ تشخیص آن از سوی ما. ا

در پرتو تمایز بین معناشناسی و متافیزیک، استدلالهای مور در اصول اخلاق علیه طبیعت گرایی اخلاقی به نظر مغشوش می آید. او استدلال می کند که «خوب» به معنای «X» نیست، به طوری که X فرو کاست ادعایی خوب به یک ویژگی طبیعی یا فراطبیعی باشد. مور بر اساس تمایز در معانی کلمات نتیجه می گیرد که یکسان گیری ویژگی ها اشتباه است. اما نمی توانیم صرفاً بر این مبنا که «آب»به معنای « $H_2O$  به صورت مایع» نیست نتیجه بگیریم که پس آب  $H_2O$  به صورت مایع نیست، و بنابراین به همین سیاق نمی توانیم صرفاً بر این مبنا که «خوب» به معنای لذت بخش یا نزدیک به خدا نیست نتیجه بگیریم که برنهادهٔ لذت گرا که می گوید خوب همان امر لذت بخش است یا ادعای متکلم که می گوید خوب

۱. بحث خوبی دربارهٔ نمایز معناشناسی و متافیزیک وقتی در مورد اصطلاحات اخلاقی به کار میروند، در اثـر زیـر
 آمده است:

Robert M. Adams, Finite and Infinite Goods (Oxford: Oxford University Press, 1999), 15f. این تمایز را از حیث انواع طبیعی می توان در این اثر دید:

Hilary Putnam, "Explanation and Reference" (first published in 1973) reprinted in Putnam (1975), 196-214,

که پاتنم در اثر فوق از آثار کرییکی استفاده می کند:

Saul Kripke, "Identity and Necessity," in M. Munitz, ed. *Identity and Individuation* (New York: 1972); and *Naming and Necessity* (Cambridge: Harvard University Press, 1980).

چیزی است که نزدیک به خدا باشد نادرست است. اگر استدلالِ پرسش گشوده چیزی را اثبات کند، آن چیز تنها این مدعیاتی با این شکل هستند: وقتی این که آیا X همان Y است یا نه یک پرسش گشوده باشد، X=X تحلیلی نخواهد بود. ا

مور دربارهٔ معانی مفاهیم اخلاقی استدلالی را مطرح می کند که به واسطهٔ آن می خواهد از برنهاده ای متافیزیکی دربارهٔ ماهیت خوبی دفاع کند، این برنهاده شکلی بسیار دقیق از واقع گرایی اخلاقی است. بر اساس این حقیقت که مفه وم خوبی را نمی توان به مفاهیم ساده تر تحلیل کرد و به این معنا تعریف ناپذیر است، مور نتیجه می گیرد که ویژگی خوب

۱. به رغم نقدهای وارد بر استدلال پرسش گشوده بر مبنای نظریههای معناشناسی موج جدید که برخاسته از کریپکی و پاتنم هستند، استدلال پرسش گشوده هنوز هم مدافعانی دارد. اکثر این مدافعان میپذیرنـد کـه اسـتدلال اصـلی مور ناکام است، اما می گویند می شـود آن را بـه نحـوی اصـلاح کـرد کـه کماکـان بتوانـد آنچـه را مـور مغالطـهٔ طبیعتگرایی می نامد رد کند. یکی از دفاع هایی که بیشتر از همه مورد بحث قرار گرفته متعلق بــه تــری هورگــان (Terry Horgan) و مارک تیمونز (Mark Timmons) است. این دو استدلال کردهانـد کـه بـین «خـوب» و «آب» تفاوتی وجود دارد که این تفاوت موجب می شود بتوانیم آب را با H2O یکی بگیریم، ولی نمی گذارد خوب را بــا یک ویژگی طبیعی یکی کنیم. ایدهٔ مذکور این است که تصور کنید سیارهٔ دیگری درست شبیه بــه زمــین وجــود دارد، با نام «همزاد زمین». در همزاد زمین، افراد از اصطلاح «آب» استفاده میکنند تا به یک مایع بیرنگ و بی بــو اشاره کنند که آن را می نوشند و اقیانوس های آنها را پُر می کند، ولی ساختار مولکولی اش XYZ است و نــه H2O. مردم زمین و همزاد زمین از کلمهٔ «آب» به شیوهای یکسان استفاده میکنند، اما ماده هایی که در این دو جهان «آب» خوانده می شوند با هم تفاوت دارند. سپس هورگان و تیمونز از ما می خواهند تصور کنیم که بر روی زمین، «خوب» برای هر چیزی که دارای ویژگی داشتن برترین فایده باشد استفاده شود، حال آن که بر روی همزاد زمین «خوب» برای هر چیزی استفاده شود که دارای ویژگی بر آمدن از یک اراده به انجام وظیفهٔ فرد باشد، اما مردم هـر دو جهان از «خوب» برای ارزش گذاری استفاده کنند درست به همان شکلی که ما در واقع از کلمهٔ «خـوب» استفاده می کنیم. هورگان و تیمونز مدعی اند که تفاوتی در مثال «آب» و مثال «خوب» وجـود دارد. در مثـال «آب»، مردم این دو جهان از کلمهٔ واحدی برای چیزهایی متفاوت استفاده میکنند، اما در مثال «خوب» آنان از این کلمــه با یک معنا استفاده می کنند، که آن معنا به واسطهٔ کاربردش در ارزشگذاریها مشخص می شود. دفاع هورگان و تیمونز از مور جای مناقشه دارد. همان طور که بسیاری در توضیح آن اشاره کردهاند، این که آیا استدلال پرسش گشوده را می توان به شکل بازنگری شده برای دفاع از رد طبیعتگرایی اخلاقی استفاده کرد یـا نـه کماکـان یـک پرسش گشوده است. برای مشاهدهٔ مطالب بیشتر دربارهٔ استدلال پرسش گشوده، ر.ک:

Caj Strandberg, "In Defense of the Open Question Argument," The Journal of Ethics 8: (2004), 179–196; Robert Peter Sylvester, The Moral Philosophy of G. E. Moore (Philadelphia: Temple University Press, 1990). بودن از حیث متافیزیکی بسیط است و تنها با شهود مستقیم می توان آن را درک کرد.

جدا از کاستی های استدلالهای مور، دیدگاههای او فوقالعاده تأثیرگذار بودند. بسیاری متقاعد شده بودند که استدلال پرسش گشوده نشان می دهد که یکی گرفتن ویژگی های اخلاقی با ویژگی های طبیعی (یا فراطبیعی) نادرست است. البته نتیجهٔ ماجرا ایس نبود که واقع گرایی اخلاقی غیر ـطبیعت گرای مورد حمایت مور پذیرفته شود. هرچند فیلسوفانی مانند پریچارد، راس، کریت از واقع گرایی مور دفاع می کردند، بسیاری به این نتیجه رسیدند که استدلال پرسش گشوده نشان می دهد که اصطلاحات اخلاقی را اصلاً نباید دال بر هیچ ویژگی ای دانست. بر خلاف مقصود مورد نظر خود مور، استدلالهای او خیلی ها را به پذیرش شکلی از غیر شناخت گرایی ایسان گرایی کشاند. غیر شناخت گرایی را پوزیتیویست های منطقی مانند ای جی ایر و رودلف کارنپ آاتخاذ کردند، کسانی که هیچ علاقه ای به آموزه های متافیزیکی مورد حمایت مور و شاگردانش نداشتند. هم

با فروکش کردن پوزیتیویسم منطقی، و احیای متافیزیک به دست دبلیو. وی. أ. کواین و ویلفرد سلارز، پس از جنگ جهانی دوم، شکلهای دیگری از واقع گرایی اخلاقی سربر آوردند، و اخلاق ارسطویی که بیش از همه جی. ای. ام. انسکوم ، پیتر گیچ، و فیلیپا فوت ۱ از آن دفاع می کردند به دفاع از عناصر طبیعت گراییِ مورد حملهٔ مور، و نیز شکلهایی از بیان گرایی که جانشین شکلهای ابتدایی غیرشناخت گرایی پوزیتیویستها شده بودند، ادامه داد.

1. non-cognitivism

- $2.\ expressivism$
- 3. A. J. Ayer
- 4. Rudolf Carnap
- 5. See Alasdair MacIntyre, A Short History of Ethics, 2nd ed., (London: Routledge, 1998), 162.
- 6. G. E. M. Anscombe
- 7. Peter Geach
- 8. Philippa Foot

با این که انسکوم و گیچ کاتولیک بودند، فوت خداناباور بود؛ اما با هم پایههای اخلاق فضیلت را در قرن بیستم بنا کردند، پروژهای که کماکان هم در میان متفکران دینی و هم متفکران خدا خاباور طرفداران جدید پیدا می کند.

این شکلهای جدیدتر واقع گرایی اخلاقی را که بر صحنه پدیدار شدند می توان به دو گونهٔ انگلیسی و آمریکایی تقسیم کرد. واقع گرایی اخلاقی انگلیسی متأثر از ویتگنشتاین است و در شیوههایی که زبان اخلاقی به کار می رود دلایلی برای حمایت از واقع گرایی اخلاقی می یابد. واقع گرایان انگلیسی به جزئی گرایی اخلاقی و انکار این که ویژگی های اخلاقی در ویژگی های طبیعی رخ می دهند تمایل دارند. فیلسوفانی که از این نظرگاه حمایت می کنند مشتمل اند بر جاناتان دنسی، ساباینا لاوی باند، جان مک داوئل، دیوید می کنوتن، آیریس مُرداک، مارک پلتس و دیوید ویگینز. آ

روایت آمریکایی واقع گرایی اخلاقی متأثر از واقع گراییِ موجود در فلسفهٔ علم نسبت به موجود دیتهای نظری است. بر اساس این دیدگاه، ویژگیهای اخلاقی در ویژگیهای طبیعی رخ میدهند. روش مرجَح استدلال آوری آنان استنباط از طریق بهترین تبیین است. ریچارد بوید و دیوید أ. برینک از شباهت بین واقع گرایی اخلاقی و واقع گرایی علمی دفاع کردهاند."

<sup>1.</sup> Cf. Robert Arrington, *Rationalism, realism, and relativism: perspectives in contemporary moral epistemology*, (Ithaca: Cornell University Press, 1989), chapters 4 and 5.

<sup>2.</sup> Jonathan Dancy, *Moral Reasons* (Oxford: Blackwell, 1993); Sabina Lovibond, *Realism and Imagination in Ethics* (Oxford: Blackwell, 1983); John McDowell, "Virtue and Reason," *The Monist*, July 1979, 331350, "Values and Secondary Qualities," in *Morality and Objectivity*, ed. Ted Honderich (London: Routledge and Kegan Paul, 1985), 110-129; David McNaughton, *Moral Vision* (Oxford: Blackwell, 1988); Iris Murdoch, *The Sovereignty of Good* (London: Routledge, 1970); Mark Platts, *Ways of Meaning* (London: Routledge and Kegan Paul, 1979); David Wiggins, *Needs, Values, Truth* (Oxford: Blackwell, 1987).

<sup>3.</sup> Richard Boyd, "How to be a Moral Realist," in *Essays on Moral Realism*, Geoffrey Sayre-McCord, ed., (Ithaca: Cornell University Press, 1988), 181-228. David O. Brink, *Moral Realism and the Foundations of Ethics* (Cambridge: Cambridge University Press, 1989).

در قرن بیستویکم، دو شکل دیگر از واقع گرایی اخلاقی نیز پدیدار شده است. شکل اول صرفاً بیان دوباره و دفاع از واقع گرایی مورد پذیرش مور است، که اکنون با نام «واقع گرایی اخلاقی اکید» مطرح است. شکل دوم واقع گرایی در جهت مخالف حرکت می کند و می توان بدان «واقع گرایی حداقلی» گفت. مطابق این دیدگاه، یک نظریهٔ صدق ضد تورمی به ما اجازه خواهد داد که به عنوان راه دیگری برای صدور احکام اخلاقی بگوییم که واقعیت های اخلاقی وجود دارند. «این صادق است که دزدی نادرست است» دقیقاً به معنای «دزدی نادرست است» گرفته می شود، نه کمتر و نه بیشتر. سایمون بلکبرن بر این اساس استدلال می کند که چون غیر شناخت گرایان حاضرند احکام اخلاقی را بپذیرند، باید این ادعا را کنار بگذارند که هیچ حقیقت اخلاقی ای وجود ندارد. او این دیدگاهش را «شبه واقع گرایی» می نامد. ویگر نظریه های اخلاقی حداقلی را مارک تیمونز که دیدگاهش را «شبه واقع گرایی» می نامد. ویگر نظریه های اخلاقی حداقلی را مارک تیمونز

1. robust moral realism

٣. كريسپين رايت در اثر زير از پروژهٔ حقيقت حداقلي دفاع كرده است:

Crispin Wright, Truth and Objectivity, (Cambridge: Harvard Uniiversity Press, 1992);

و در اثر زیر این پروژه به عنوان بدیلی برای دیدگاه های فرالخلاقی رایج در آن زمان ارائه شده است:

"Realism, Anti-Realism, Irrealism, Quasi-Realism||," in French, P., Uehling, T. and Wettstein, H., eds., Midwest Studies in Philosophy, (1987), 25-49.

هرچند رایت از واقع گرایی حداقلی دفاع نمی کند، اما نشان می دهد که چطور می توان از تلقی حداقلی او از حقیقت برای بسط واقع گرایی حداقلی استفاده کرد، و او می داند که حمایت از چنین موضعی چه لوازمی در پی دارد. کند. Truth and Objectivity, 199-201.

- 4. deflationary theory of truth
- 5. quasi-realism
- Simon Blackburn, Ruling Passions (Oxford: Oxford University Press, 1998), 75-80; Essays On Quasi-Realism, (Oxford: Oxford University Press, 1993); Spreading the Word (Oxford: Oxford University Press, 1984).
- 7. Mark Timmons

<sup>2.</sup> minimalist realism

توسعه داده و از آنها دفاع کرده است و متیو کریمر از یک واقع گرایی اخلاقی حداقلی صریح دفاع می کند. حداقل گرایان حاضرند بگویند که واقعیتها و ویژگیهای اخلاقی وجود دارند، اما تلقی شان از این حرف این است که هیچ تعهد متافیزیکی ای به همراه ندارد، یا تعهدی بسیار حداقلی به همراه می آورد، که بر طبق آن بازشناختن واقعیتهای اخلاقی فرق چندانی با تمایل به اظهار مدعیات اخلاقی ندارد. به همین شکل، حداقل گرا تأثید می کند که ویژگیهای اخلاقی وجود دارد؛ اما تفسیر حداقلی از این ادعا که ویژگی اخلاقی خوبی وجود دارد این است که این ادعا صرفاً شیوهٔ دیگری برای گفتن این سخن است که برخی چیزها خوب هستند.

حتی همین ارزیابی مختصر تاریخی از استدلالهای موجود در باب واقع گرایی از زمان جی. ای. مور تا کنون نیز نشان می دهد که دربارهٔ واقع گرایی اخلاقی امروزه چه حجم عظیمی از منابع وجود دارد. نویسندگان تعاریف متفاوتی از واقع گرایی اخلاقی ارائه می کنند، که برخی از آنها بسیار دقیق و برخی دیگر رقیق و آبکی هستند. واقع گرایی اخلاقی به مثابهٔ یک آموزهٔ متافیزیکی، معناشناختی، و معرفت شناختی تعریف شده است. استدلالهایی له و علیه روایتهای مختلف واقع گرایی اخلاقی می توان یافت که با سطح بالایی از پیچیدگی و باریک بینی ارائه شده اند. هدف من در اینجا ارزیابی این استدلالها نیست، مگر تا آنجا که ثمرهای برای اخلاق دینی داشته باشند. ولی نخست باید به طیف مواضعی نگاه کنیم که اندیشمندان دینی در باب اخلاق اتخاذ کر دهاند.

Mark Timmons, Morality Without Foundations: A Defense of Ethical Contextualism (Oxford: Oxford University Press, 1999).

تیمونز خودش را واقعگرا به حساب نمی آورد، اما نک:

James Dreier, "Meta-ethics and the Problem of Creeping Minimalism," Philosophical *Perspectives* 18 (1): 23–44 (2004).

<sup>2.</sup> Matthew Kramer

<sup>3.</sup> Matthew Kramer, Moral Realism as a Moral Doctrine (Chichester: Wiley-Blackwell, 2009).

طیف وسیعی از دیدگاهها دربارهٔ ارتباط بین اخلاق و دین وجود دارد که از سوی اخلاق شناسان دینی مطرح شدهاند. تقریباً همهٔ دیدگاههایی که متکلمان مسلمان اتخاذ کردهاند مشابهی در نوشتههای مسیحی دارند؛ و به همین ترتیب، دیدگاههای مشابه با دیدگاههایی که نویسندگان مسیحی اتخاذ کردهاند، اغلب، یا از سوی برخی نویسندگان مسلمان مورد دفاع قرار گرفته، یا چنین امکانی برای آنها وجود دارد.در اینجا، برخی از دیدگاههایی را مد نظر قرار خواهم داد که یا از منظری اسلامی اتخاذ شدهاند یا چنین امکانی برای آنها وجود دارد. باوجود همپوشانیِ قابل توجه دیدگاههای اخلاقی در سنتهای دینی، بحثهایی وجود دارد که میان مسلمانان بیشتر به آنها توجه شده است، مانند ارتباط بین اخلاقی و قانون شرع، و این بحث می تواند مدخلی مناسب برای پرداختن به اخلاق اسلامی و واقع گرایی اخلاقی باشد. ا

یکی از مهم ترین و بحث انگیز ترین بحث ها در میان دانش پژوهان مسلمان ارتباط بین اخلاق و قانون شرع است. واژهٔ یونانی (ethikos) در عربی به اخلاق ترجمه شده است. این ترجمه یک ترجمهٔ خوب است، زیرا هر دو واژه از ریشه هایی گرفته شده اند که به معنای خلق وخو و شخصیت هستند. اما، در سنت غربی، موضوع اخلاق از همان ابتدا مرزهای آموزه های فیلسوفان یونان در باب فضائل را درنور دید و شامل بحث هایی دربارهٔ وظایف، حقوق، اصول، و هنجارها نیز شد. در سنت اسلامی نیز بحث هایی دربارهٔ این موضوعات وجود دارد، اما معمولاً جزئی از اخلاق به حساب نمی آیند. حقوق و وظایف در مقرر قانون بیان می شوند. اخلاق به فضیلت می پردازد. قانونی که حقوق و وظایف را مقرر

۱. من در این کار از مروری بهره بردهام که دوست و همکارم محسن جوادی فراهم آورده است:

Mohsen Javadi, "Moral Epistemology in Muslim Ethics," *Journal of Religious Thought: A Quarterly of Shiraz University*, 11 (Summer, 2004), 3-16.

<sup>2.</sup> religious law

۳. تفاوت دیگر این است که در سنت غربی اخلاق همزمان بـه شخصـیت اخلاقـی فـرد، بـه تعـالیم و آموزش.هـاِی

می کند عموماً قانون شرع دانسته می شده است، و هیچ کس چنین دیدگاهی نداشته که می توان یک قانون اخلاقی خاص به موازات قانون شرع اما متفاوت با آن داشت. آن بخشی از اخلاق که بدون هدایت دین در دسترس عقل قرار دارد از نظر بیشتر اندیشمندان مسلمان بسیار کوچک است، و تمرکزش بر این موضوع بوده که آیا خوب و بدی وجود دارد که با عقل قابل تشخیص باشد، حسن و قبح عقلی، هرچند برخی استدلال کردهاند که الزامهارا می توان از شناخت عقلی خوب و بد نیز به دست آورد. این که دقیقاً شناخت اخلاقی چقدر از وحی مستقل است موضوعی است که دربارهٔ آن اختلاف قابل ملاحظهای بین دانشمندان مسلمان وجود دارد.

هرچند کلام اشعری به اراده گرایی الهی معروف است، که بر اساس آن درست و نادرست کاملاً وابسته به فرامین الهی است، و کلام شیعی، مانند کلام معتزلی، می گوید عقل حداقل در برخی از موارد می تواند خوب را تشخیص دهد، و خوب بودن خدا با ممکن بودن این امر که خدا به چیزی فرمان دهد که مستقل از وحی معلوم است که بد است، باز هم تنوع گسترده ای از موضع گیری ها هستند که می توان آنها را بین این دو روایت بسیار افراطی از این دیدگاه ها جای داد. ا

ممكن است كسى موضع معتزله را برگزيند كه خدا نمي تواند به آنچه از نظر عقل

. —

اخلاقی، و به بحثهای فلسفی مرتبط با اینها میپردازد؛ حال آن که در سنت اسلامی اخلاق عموماً برای شخصیت و آموزش به کار میرود، و بحثهای فلسفی را فلسفهٔ اخلاق مینامند؛ هرچند ایس کاربرد بـه دلیـل تأثیرپذیری از بحثهای غربی در حال تغییر است.

در اثر زیر:

A. Kevin Reinhart, Before *Revelation: The Boundaries of Muslim Moral Thought* (Albany: State University of New York at Albany Press, 1995),

کوین راینهارت تحلیلی بی نظیر و عمیق از برخی از مهم ترین دیدگاههای متکلمان ارائه کرده است. همچنین نک. George F. Hourani, Islamic Rationalism: The Ethics of Abd al-Jabbār (Oxford: Clarendon Press, 1971). اخیراً نیز برخی از این مسائل در اثر زیر مرور شدهاند:

Anver Emon, Islamic Natural Law Theories (Oxford: Oxford University Press, 2010).

ناعادلانه است فرمان دهد، اما ادعا كند كه چيزهايى كه عقل ناعادلانه بودن آنها را مى داند محدود به موارد سطحى است. خدا مى تواند فرمان به دزدى دهد، اما نه دزدى ناعادلانه. خدا تنها به اين دليل نمى تواند فرمان ناعادلانه بدهد كه در مورد خدا فرمان ناعادلانه دادن ناممكن است، و معمولاً بد بودن بى عدالتى درست است.ممكن است اين نوع ديدگاه نوع خاصى از شكاكيت اخلاقى تصور شود، كه بر اساس آن هيچ شناخت اخلاقي مهمى مستقل از وحى وجود ندارد.

موضع اشعری را نیز می توان با این استدلال پشتیبانی کرد که شناخت اخلاقی گفته شده که از طریق عقل و دربارهٔ حقایق سطحی به دست می آید در واقع اصلاً شناخت اخلاقی نیست، بلکه صرفاً شناختی منطقی است. هر گونه محتوا برای اصطلاحات اخلاقی، که ورای یافته های صرفاً منطقی یا دستور زبانی باشد، باید از سوی قانون گذار الهی داده شود. حتی ممکن است فرد تا آنجا پیش برود که اخلاق را کلاً منکر شود و ادعا کند که تنها «بایدهای» بنیادی همان فرمان هایی است که قانون شرع وضع کرده است. شکل میانه رو تر موضع اشعری ممکن است این نظر را داشته باشد که عقل نمی تواند حقایق اخلاقی بنیادی را تشخیص دهد، ولی با این حال منکر دلبخواهی بودن فرمان های الهی شود. مطابق این نظر، آنچه خوب و درست است همانی است که خدا فرمان می دهد، نه به دلیل اینکه فرمان خداست، بلکه به این دلیل که خداوند می داند چه چیزی خوب و درست است، حال آن که عقل انسانی مستقل از وحی قادر به چنین شناختی نیست.

مى توان ديدگاهى را كه طرح كلى آن در بالا ترسيم شـد شـكلى از نصگرايـــــــ اخلاقـــى دانست، به اين معنا كه طرفداران اين ديدگاه معتقدند منبع اصلى شناختِ درست و نادرســـت

۱. اصطلاح «نص گرایی» [scripturalism] در معنای متفاوت اما مرتبطی در این اثر به کار رفته است:

Robert Gleave, Scripturalist Islam: The History and Doctrines of the Akhbāri Shi'i School, (Leiden: Brill, 2007). نص گرایانِ مورد نظر گلیو بر این عقیدهاند که قانون اسلام را باید مستقیماً از دریچهٔ قرآن و روایات معصومین تشخیص داد، حال آن که مخالفان اینان بر این عقیدهاند که برای تعیین نحوهٔ بایستهٔ تفسیر متون و قانونی که از آنها حاصل می شود به اصول عقلانی نیاز است.

وحی است. منکران این دیدگاه باید بگویند که شناخت اخلاقی را از منابع دیگر که مستقل از نص (قرآن و شناخت سنت که مبتنی بر روایات منتسب به پیامبر است، و نزد شیعیان روایات منتسب به معصومین) هستند یا با ترکیب اینها با هم نیز می توان به دست آورد. همانطور که گفته شد، متکلمان معتزلی و شیعه به عقل متوسل می شوند. منابع دیگر شناخت اخلاقی که نزد مسلمانان موردبحث قرار گرفته اند مشتمل اند بر وجدان، عُرف (آنچه در جامعه عموماً خوب و بد دانسته می شود)، و عقلا (حکم حساب شدهٔ افراد حکیم).

در نظر افلاطون، شناخت صورت خوبی را می توان والاترین شناخت اخلاقی دانست، و این شناخت فقط برای کسی دسترسپذیر است که در او قوای نفس هماهنگی سلسلهمراتبی صحیح را داشته باشند. در سنت ارسطویی گفته شده است کسانی که فضیلت مندانه زندگی می کنند دارای شناخت اخلاقیای هستند که برای دیگران دسترسناپذیر است، چون تنها با تمرین فضیلت است که فرد قادر به شناسایی هدفی می شود که زندگی فضیلت مندانه معطوف بدان است. خطوطی از آموزههای افلاطونی، می شود که زندگی فضیلت فلسفهٔ اسلامی پررنگ هستند، و این به ویژه در معرفت شناسی اخلاقی فیلسوفان مسلمان صادق است. فارابی صراحتاً در پی هماهنگ کردن عناصر افلاطونی و ارسطوییِ اندیشهٔ اخلاقی و سیاسی است. این دیدگاه افلاطونی در سقراطی) که فضیلت خودش نوعی از شناخت است در تقابلی که فارابیبین مدینهٔ فاضله و مدینهٔ جاهلی ایجاد می کند مشهو د است."

١. معرفت شناسي اخلاقي افلاطون به تفصيل در اينجا بحث شده است:

C. D. C. Reeve, Philosopher Kings: The Argument of Plato's Republic (Princeton: Princeton University Press, 1988).

۲. ر.ک:

Alex John London, "Moral Knowledge and the Acquisition of Virtue in Aristotle's Nicomachean and Eudemian Ethics," *The Review of Metaphysics*, 54 (March 2001), 553-583.

<sup>3.</sup> Abū Naṣr al-Fārābī, On the Perfect State, Richard Walzer, tr. and ed. (Oxford: Oxford University Press. براى مشاهدة بحث بيشتر، به مقدمهٔ والزر نگاه كنيد، و به:

Muhsin Mahdi, Al-Farabi and the Foundation of Islamic Political Philosophy (Chicago: University of

می توان همهٔ مواضعی را که در طیف بالا قرار دارند، بر حسب و سعتی که به قلمرو شناخت اخلاقی حاصل شده از منابع غیرنصی نسبت می دهند، در گونه هایی کمابیش شکاکانه ای ارائه کرد. به این تر تیب، کسی می تواند موضعی شدیداً عقل گرایانه اتخاذ کند که مطابق آن عقل به تنهایی برای شناخت برخی از حقایق اخلاقی بنیادی کفایت می کند، مثلاً این که آسیب رساندن به موجودات دارای احساس برای سر گرمی نادرست است، ایس که آدمی نباید بدون دلایل مناسب دست به کاری بزند که برای سلامتی فردی دیگر مضر است، این که مقامات دولتی نباید رشوه بگیرند. حتی ممکن است کسی ادعای بحث برانگیزتری مطرح کند و بگوید که عقل مستقل از نص چیزهایی را تأیید می کند که معمولاً مناهی صریحاً دینی انگاشته می شوند، مانند ممنوعیت مصرف الکل. صرف نظر از این که دعاوی حامی عقل چقدر مناقشه برانگیز و افراطی باشند، باز هم فرد می تواند بر این باور باشد که قلمروی که عقل در آن حکم اخلاقی صادر می کند بسیار محدود است، و عقل در اکثر مسائل بدون بهره گیری از وحی توان تمییز درست از نادرست را ندارد.

مى توانيم براى طيف مواضعى كه اتخاذ مى شود مدلى به شكل زير تشكيل دهيم.

| <ol> <li>شناخت اخلاقی مبتنی بر</li> <li>نص همر اهبا منابع و شر ایط</li> <li>دیگر شناخت</li> </ol> | ۱. شناخت اخلاقی مبتنی<br>بر نص بدون کمکئِ<br>منابع دیگر | شناخت اخلاقی مبتنی بر نص    |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|-----------------------------|
| ۱ عقل؛ ۲ عرف (هنجارهای اجتماعی)؛ ۳ عقلا                                                           |                                                         |                             |
| (دیدگاههای حسابشد افراد حکیم) ٤ دیدگاههای افراد                                                   |                                                         | ۳. شناخت اخلاقی مستقل از نص |
| فاضل ٥ ـ وجدان                                                                                    |                                                         |                             |

Chicago Press, 2001).

همچنین، به گزیده های فارابی نگاه کنید که در این اثر ترجمه شده است:

*Medieval Political Philosophy*, Ralph Lerner and Muhsin Mahdi, eds. (Ithaca: Cornell University Press, 1963).

اجازه دهید در ادامه سه نوع مخالفت احتمالی را بررسی کنیم که شاید در مورد این نمودار مطرح شود.

نخست، اختلافنظرهای مهمی دربارهٔ نحوهٔ بایستهٔ تقسیم شناخت اخلاقی مبتنی بر نص بین دو دستهٔ ۱ و ۲ وجود دارد. بدیهی است که هیچ شناخت مبتنی بر نصی نیست که از منابع دیگر بهره نگیرد، چرا که فهم نص دست کم به دانش صرف و نحو و فن معانی و بیان نیازمند است؛ و حتی سادهترین قیاس ها نیز بر عقل اتکا دارند. بنابراین تصور کنید که دستهٔ ۱ مشتمل بر شناختی است که از طریق شناخت معانی لفظی نص حاصل شده است، از جمله همهٔ پیش نیازهای لازم برای شناخت معانی لفظی نص، که می تواند تا جایی بسط یابد که مواردی از قبیل شناخت تاریخی لازم برای ارزیابی اعتبار سنتها را نیز در بر بگیرد. مجادلهٔ اصولیون و اخباریون را می توان جدال بر سر این موضوع در نظر گرفت که آیا احکامی که باید از نص استخراج شوند می توانند از اصولی استفاده کنند که فراتر از چیزهای لازم براي فهم معناي لفظي باشند يا خير. پاسخ پرسش مذكور معلوم نيست، زيـرا مشـخص کردن این که چه استلزاماتی از مجموعهای از گزارهها را باید در معنای لفظی آنها گنجاند ناممكن است. به علاوه، با توجه به اين كه دستهٔ ۲ خالي نيست، بايد دربارهٔ منابع غیرنصی ای که برای به دست آوردن قوانین اخلاقی از نص باید به آنها متوسل شود نیز طرح پرسش کرد. وقتی قرآن به درستی فهمیده شده باشد و روایتهای قابل اعتماد مشخص شده باشند، چه شناخت دیگری لازم است که بر اساس آن بتوان نتایج اخلاقی گرفت؟ آیا در هنگام تردید قواعدی عقلی وجود دارند که بتوان از آنها تبعیت کرد؟ آیا می توان خود موارد تردید را طبقهبندی کرد؟ ویژگیهای متنی، ویژگیهای تاریخی، و دیگر جنبههای بافتی یک حكم چگونه مي توانند در نحوه بايسته فهم آن حكم تأثير بگذارند؟ عالمان علماصول برخيي از این گونه مسائل را موردبحث قرار دادهاند. برخی علما ادعا کردهاند که فرد بـرای حصـول اجتهاد باید منظور قوانین متنوع اسلام را بفهمد و فقط شخصی این مقصود را میفهمد که زندگی پرهیزگارانهایداشته باشد. پرهیزگاری منبع شناخت اخلاقی در نظر گرفته نمی شود، بلکه پیش شرطی برای شناخت اخلاقی است، یعنی برای فهم درست قوانین اخلاقی آن گونه که در شریعت آمده است. همچنین در میان متفکران و علمای مسلمان مجادلهای اساسی دربارهٔ این امر نیز وجود دارد که شناخت وضعیت، تکنولوژی، و مناسبات سیاسی کنونی تا چه حد در استخراج قوانین مدخلیت دارد.

یکی از تاثیرگذارترین دیدگاهها در این زمینه متعلق به شهید باقر صدر است. او موضعی میانه اتخاذ می کند، که در واقع موضع اکثریت علمای شیعه است، این موضع که ادراک عقلی را می توان برای یافتن اصولی به کار برد که احکام حقوقی دینی را با آنها به دست می آورند. او این مناقشه را در برابر مواضع افراطی تر نیز بررسی می کند. در جریان این کار، انواع مختلفی از ادراک عقلی را توصیف کرده است: (الف) ادراک عقلی مبتنی بر تجربه حسی و آزمایش؛ (ب) ادراک عقلی مبتنی بر حقایق بدیهی؛ (ج) ادراک عقلی مبتنی بر تأمل نظری.'

دوم، مواضع متفاوتی از این حیث وجود دارد که چه چیزهایی ذیل دستهٔ ۳ قرار می گیرند، یعنی شناخت اخلاقی مستقل از نص و پیشنیازهای آن. برای مثال، ممکن است برخی از عرفا ادعا کنند که آدمی می تواند با الهام عرفانی به شناخت اخلاقی مستقل از نسر دست یابد. همچنین ممکن است کسی بگوید که اگر عقل گفت وقتی می توان به سادگی از آسیبی جلوگیری کرد فرد نباید موجب آسیب رساندن شود، و این فقط از طریق تجربه و پیشرفت علوم پزشکی است که معلوم می شود رفتارهای بسیاری موجب آسیب رساندن می شوند، مانند سیگار کشیدن، آنگاه شناختی اخلاقی خواهیم داشت که می توان آنرا مستقل از نص و صرفاً با عقل در کنار تجربه و علم به دست آورد. در این مقوله است که فیلسوفان مسلمان دیدگاههای اخلاقیای را بر مبنای تحلیلشان از فضایل و استدلال عملی ایجاد کر دهاند.

سوم، پس از پرداختن به دو مجموعه مسائلي كـه در بـالا آمدنــد، كماكــان ايــن پرســش

<sup>1.</sup> Ayatullah Muhammad Baqir al-Sadr, *A Short History of Ilm al-Usul* (Karachi: Islamic Seminary Publications, n.d.), part 3; on-line at URL = http://www.al-islam.org/usul/.

یابر جاست که در این سه مقوله چقدر شناخت اخلاقی وجود دارد؟ ممکن است کسی معتقد باشد که هرچند شناخت اخلاقی ای وجود دارد که با عقل صرف نیز قابل حصول است، اما این شناخت بسیار محدود است. درست همانطور که هگل فرمالیسم تهی اخلاق کانت را به نقد می کشید، عالمان مسلمان نیز می توانند تلاش برای استنتاج قوانین اخلاقی بر اساس عقل صرف را از این حیث که به چیزی چندان بیشتر از فرمالیسم تهی نمی انجامد نقد کنند. در این نقطه، ممکن است کسی ادعا کند که شناخت اخلاقی جوهری باید متکی بر نص باشد، یا ممکن است به دیگر منابع فرانصی شناخت اخلاقی متوسل شود: وجدان، شهود اخلاقی، شهود اخلاقی پرهیزگاران و فاضلان، یا دیگر منابع و شرایطی که برای کسب شناخت اخلاقي پيشنهاد شدهاند.

فرض من این بوده که الزامهای دینی الزامهای اخلاقی هستند. می تـوان بـا اسـتدلالی از قبیل آنچه ذیلاً می آید از این دیدگاه دفاع کرد.

١. ما الزامي اخلاقي به تبعيت از خدا داريم.

۲. برای تبعیت از خدا، باید پیرو قوانین دینی باشیم.

۳. اگر الزامی اخلاقی به انجام دادن x داریم، و برای انجام دادن x باید y را انجام دهیم، آنگاه ما الزامی اخلاقی به انجام دادن y داریم.

۴. بنابراین، ما الزامی اخلاقی به پیروی از قوانین دینی داریم.

فرض اول مناقشه برانگيز است. ابرخي عقيده داشتهاند كه ما هيچ الزام اخلاقي براي اطاعت از خدا نداریم، بلکه این عقل دوراندیش است که تبعیت از خدا را ایجاب می کند.

۱. درستی این ادعا سنگ بنای استدلالی از سوی معتزلیان بوده است، کسانی که میگفتند باید الزامی اولیه بـه تأمـل كردن وجود داشته باشد، زيرا تنها از طريق تأمل است كـه خـدا را مي تـوان شـناخت و الـزام بـه اطاعـت از او را

Abd al-Jabar, Kitab al-Usul al-khamsa, translated in Richard C. Martin and Mark R. Woodward with Dwi S. Atmaja, Defenders of Reason in Islam: Mutazilism from Medieval School to Modern Symbol (Oxford: Oneworld, 1997), 90f.

اگر هر الزامي برخاسته از فرامين الهي باشد، آنگاه ممكن نيست الزامي اوليه به اطاعت از فرامين الهيي وجود داشته باشد؛ اما چنين الزامي وجود دارد، و لذا، همهٔ الزامها برخاسته از فرامين الهي نيستند. نک: Hourani (1971), 56f.

این دیدگاه می تواند به صورتی از پـوچگرایی اخلاقـی منتهـی شـود، البتـه یـک پـوچگرایی اخلاقی دینی، که مطابق آن ما فقط از روی دوراندیشی ملزم به اطاعت از قوانین دینی هستیم، و قوانین صادره از جانب خداوند احکامی دلبخواهی هستند که هیچ ربطی به مفهوم اخلاق يوناني ندارند يا ارتباط اندكي دارند. من فكر مي كنم مي توان دفاعية كلامي مناسبی در رد این موضع اقامه کرد؛ اما برای بیان چنین استدلالی در اینجا آماده نیستم. نکتهٔ اساسى در اينجا فقط تصديق امكان نوعي يوج گرايي اخلاقي ديني است.

اگر پوچگرایی اخلاقی کاذب باشد، و اگر اخلاق به گونهای تعریف نشود که الزامات یا تعهدات ما نسبت به خدا از آن حذف شوند، و با این فرض که تعالیم دینی در مورد وجود و صفات خدا درست باشند، بر مبنای خوب بودن خداوند می توان دفاعیهٔ مناسبی از (۱) اقامه کرد. ا

تا اینجا ما بهطور خلاصه طیفی از عقاید علمای مسلمان در مورد منابع شناخت اخلاقی را معرفی کردهایم. پرسشی که باقی میماند استلزامات این مواضع مختلف بـرای متافیزیـک اخلاقي واقع گرا است.

## اخلاق اسلامی و متافیزیک

متافیزیک برخی از معتزلیهای اولیه آشکارا صورت اکیدی از واقع گرایی اخلاقی بوده است. دست کم برخی از این متکلمین اولیه معتقد بودند که خوبی و بدی ویژگی هایی غير حسى هستند كه كنش ها دارند و تا حدود زيادي شبيه به همان حالتي است كه يك ميـوه مي تواند ويژگي سيب بو دن يا قرمز بو دن را داشته باشد. مسئله اين است كه آنچه كنشي مانند تجاوز را بد یا خوب میسازد وابسته به شرایط است. اگر تجاوز بـه یـک ملـک بـرای نجات بچهای در حال غرق شدن باشد، موجه خواهد بود؛ اما اگر به قصد تجسس در حریم

Robert Adams, Finite and Infinite Goods: A Framework for Ethics (Oxford: Oxford University Press, 1999), 244-245.

۱. برای مشاهدهٔ استدلالی از این جنس، نک.

شخصی همسایه باشد، موجه نخواهد بود. بنابراین، نوع کنش، مثلاً تجاوز، ذاتاً خوب یا بد نیست؛ یک نمونهٔ جزئی از یک نوع با توجه به شرایط خوب یا بد خواهد بود. معتزلیهای بصره، برای تشخیص این امر، نظریهٔ نسبتاً پیچیدهٔ وجوه را مطرح کردند. «نظریهٔ وجوه» واقع گرایی معتزله را حفظ می کند، اما به قیمت نسبی سازی آن. ا

سیر مشابهی را از روایت مطلقانگارانهٔ ویژگیهای اخلاقی به سمت روایتی که ویژگیهای اخلاقی را نسبی می بیند در نوشتههای جی. ای. مور می یابیم؛ اما اختلاف مهمی وجود دارد. آنچه مور به عنوان عنصر نسبی در امر خوب بازمی شناسد شامل ادراک آگاهانهٔ ابرهای می شود که خوب تلقی شده است. برای مثاله اثر هنری فی نفسه خوب نیست، بلکه کلیتی که شامل ادراک اثر هنری باشد می تواند خوب باشد. مور با این ایده آغاز می کند که خوب بودن یک چیز را نمی توان به هیچ ترکیبی از ویژگیهای طبیعی آن چیز (یا فرمان خدا بودن آن چیز) فروکاست، بلکه آن خوب بودن همراه با ویژگیهای طبیعی آن چیز به میان می آید؛ یعنی اگر x و y ویژگیهای طبیعی یکسانی داشته باشند، آنگاه x و y نمی توانند دارای ویژگیهای اخلاقی متفاوتی باشند. این ایده ای است که بر کتاب اصول اخلاق حاکم است. با وجود این، مور در سال ۱۹۱۲ وقتی کتاب اخلاقی او منتشر شد، ارزش ذاتی را فقط است. با وجود این، مور در سال ۱۹۱۲ وقتی کتاب اخلاقی او منتشر شد، ارزش ذاتی را فقط به کلیتهایی نسبت می داد که شامل حالات آگاهانه می شدند. "

ا. نک: Reinhart (1995), Ch. 9

<sup>· &</sup>lt;: Y

G. E. Moore, *Ethics*, William H. Shaw, ed. (Oxford: Oxford University Press, 2005), 82, 129. مقلم بر هر خوبی مطالعه ای روشنگر دربارهٔ مفهوم خوبی ذاتی همراه با استدلالی دایر بر این که خوب بودن x برای y مقلم بر هر خوبی ذاتی ای است که می توان در x یافت (مستقل از عوامل کلامی) در این اثر آمده است:

Christine Korsgaard, "The Relational Nature of the Good," forthcoming in Oxford Studies on Metaethics, Volume 8, Russ Shafer-Landau, ed. (Oxford: Oxford University Press, 2013), on-line at URL= http://www.people.fas.harvard.edu/~korsgaar/CMK.Relational.Good.pdf.

اگر اخلاق ارسطویی اسلامی را بررسی کنیم، چنان که در *اخلاق ناصری* آمده است، خواهیم دید که هیچ خوبی ذاتی در معنای مورد نظر مور در آن وجود ندارد؛ خوبی مطلق به مثابهٔ خوبیای تعریف شده است که بــرای چیــزی دیگر آن را تعقیب نکنیم، و با سعادت یکی گرفته شده است.

Naşīr al-Dīn Ṭūsī, *The Nasirean Ethics*, G. M. Wickens, tr. (London: George Allen & Unwin, 1964), 60; Khwājah Naşīr al-Dīn Ṭūsī, *Akhlāq-e Nāsirī*, Mujtabā Mīnavī and Alīriḍā Ḥaydarī, eds. (Tehran: Kwārazmī, 1356/1977), 82.

تأکید بر این که باید امر خوب را به شیوهای متفاوت تر نگریست، که در این شیوه بر داشت انسانها یا دیگر موجودات آگاه از چیزی که خوب انگاشته می شود نیز در نظر گرفته شود، مشكلاتي را براي مدل شناخت اخلاقي اي كه از همان ابتدا واقع گرايي را مطرح مي كند به ميان مي آورد. بر اساس اين مـدل، كنش هـا، ويژگي هـاي شخصـيتي، زنـدگي ها، و دیگر ابژههای قضاوت اخلاقی، چه موارد خاص و چه انواع این موارد خاص، واجد ویژگیهای اخلاقی هستند. انسانها از طریق نوعی شهود از این ویژگیها آگاه می شوند، که ممكن است يا به عنوان شهو دى عقلاني تفسير شود، كه معمولاً گفته مي شود در اصول عام به کار بسته شود، یا به عنوان نوعی حس اخلاقی تفسیر می شود، که اغلب در کنش ها و رخدادهای خاص بدان متوسل می شوند. با وجود این، اگر ویژگی های اخلاقی مستقیماً به چيزها وصل نشوند، بلكه از حيث ارتباطشان با موجودات آگاه به چيزها ربط پيدا كنند، مدل شناخت شهو دی بیش از حد گرفتار تنگنا می شود. شهود عقلانی بیش از گنجاندن و استنتاج مفاهیم کمک چندانی نمی کند، و هنگامی که کار به روابط برسد با مشکل مواجه می شود مگر این که ساختارهایی مانند آنچه در منطق جدید و ریاضیات می بینیم آنرا پاری کنند، و حتى با چنين كمكهايي نيز، وقتى شهود عقلاني به روابط ميان ابژهها با سوژههاي آگاه بپردازد گیر می کند، زیرا هیچ شاهدی نداریم که قوای عقلانی ما بتوانند چنین روابط پیچیدهای را به صورت شهو دی بازیشناسند. این سخن بدین معنا نیست که نمی توان چنین روابطی را شناخت، بلکه فقط بدین معناست که شهودی خواندن شناخت آنها کار درستی نیست. به نظر می رسد که اگر حساسیت و همدلی لازم به درستی ایجاد شود، حس اخلاقی تلاش مناسبتری برای شناخت این پیچیدگیها باشد؛ اما برای تمییز احساساتی که ما را بـه یذیرش باورهای اخلاقی صادق رهنمون میشوند از احساساتی که گمراه کننده هستند، باید حس اخلاقی را با ملاحظاتی تقویت کرد که از شهود مستقیم فراتر می روند.

یکی از انگیزههای اتخاذ هر نوعی از واقع گرایی اخلاقی این ایده است که فقط با بنیانی استوار در واقعیت می توان از دعاوی اخلاقی در برابر اتهامات شک گرایی، نسبی گرایی، سوبژکتیویسم، و دلبخواهی بودن دفاع کرد. برخی از دین داران نیز ممکن است به همین

دلایل ترغیب به پذیرش واقعگرایی اخلاقی شوند. با وجود این، لازم است در اینجا کاملاً مراقب تعمیم های بیش ازاندازه باشیم. همان طور که پیش از این اشاره شد، بر خی از اخلاق شناسان دینی معتقد بهنوعی از شکگرایی اخلاقی هستند. آنان بر این نظرنـد کـه نـه عقل و نه احساس و نه هیچ یک از دیگر قوای شناختی طبیعی انسان توانایی پی بردن به این را ندارد که چه چیزی درست و چه چیزی نادرست است. وحی برای همین است. در خصوص نسبی گرایی، همه چیز بستگی به این دارد که کدام قضاوتهای اخلاقی باکدام عوامل دارای نسبت تصور شوند. برخی از مؤمنان بر این نظرند که حقوق و مسئولیتها با جنسیت نسبت دارند، با این که آیا فر د روحانی است یا نه نسبت دارند، با این که آیا فر د از نسل پیامبر ﷺ است یا نه نسبت دارند، و با این که آیا فرد مؤمن است یا نه نسبت دارند. گونهای از نسبی گرایی که بسیاری از دین داران (البته اساساً نه همهٔ آنان) آن را رد می کنند نسبیتِ زمانی و مکانی است. قانون خداوند همانطور که در زمان پیامبر لاز مالاجرا بو د امروز نیز بر ما لازمالا جرا است. شهید ایرانی، مرتضی مطهری ۱، در مورد این مسئله موضعی میانه داشت: برخی ثابتهای اخلاقی وجود دارند و برخی عناصر اخلاق وجود دارند که به زمان و مكان وابستگي دارند. سويژكتيويسم و دلبخواهي بو دن نيز ازجمله مسائل مناقشـهبرانگيزي هستند که هیچ اِجماعی میان علمای دینی بر سر آنها وجود ندارد. برخی از قوانین دینی مانند جزئیات مناسک دینی قطعاً به نظر می رسد که دلبخواهی باشند، هرچند حتی در خصوص این موارد نیز علمای دینی اغلب ادعا می کنند که نوعی حکمت الهی در پس آنچه بهنظر ما فرامين دلبخواهي مي آيد وجود دارد.

موضوع سوبژکتیویسم از این هم مسئله سازتر است، زیرا نظریه های امر الهی در اخلاق گاهی سوبژکیتیویستی خوانده می شوند. برای مثال، جورج حورانی می گوید نظریه های امر الهی اشعریه سوبژکتیویستی هستند، «زیرا ارزش کنش بر حسب رابطه اش با نگرش ها یا عقاید یک ذهن که در موقعیت قاضی یا مشاهدگر قرار دارد تعریف می شود، مانند آرزو

1. George Hourani

کردن و آرزو نکردن، امر کردن و نهی کردن، تائید کردن و تکذیب کردنِ آن ذهن [خدا]». او در ادامه توضیح می دهد: «عامل تعیین کننده ذهن او [خدا] است؛ بنابراین این نظریه اخلاق در واقع در دستهٔ نظریههای سوبژکتیو قرار می گیرد.» این کاربردی نسبتاً نامتعارف از اصطلاح «سوبژکتیویسم» است که معمولاً برای نظریههای قضاوت اخلاقیای به کار می رود که مطابق آنها قضاوتهای اخلاقی نگرشهای (تجویزهای) شخصی را توصیف یا بیان که مطابق آنها قضاوتهای اخلاقی نگرشهای (تجویزهای) شخصی را توصیف یا بیان می کنند. حورانی عنوان رایج تر «اراده گرایی اخلاقی» آرا رد می کند، زیرا «این نام نسبت آن را با دیگر نظریهها به خوبی مشخص نمی کند». آبحث بر سر عناوین نیست، بلکه می خواهیم رابطهٔ نظریههای اخلاقی و متافیزیکی را بفهمیم. حورانی ابژکتیویسم عقل گرای معتزله را در مقابل سوبژکتیویسم خداباورانهٔ اشعریه قرار می دهد، و رد دیدگاه دوم را تأییدی بسنده برای دیدگاه اول تلقی می کند، که پیرو عبدالجبار دال بر وجود صفات اخلاقی دانسته شده است. «

حورانی صراحتاً ابژکتیویسم معتزله را با شهودگرایی انگلیسی مقایسه می کند، که شامل ارجاعاتی به /خلاق مور نیز می شود. از نظر حورانی، معتزله و شهودگرایان انگلیسی، هر دو، به نتایجی اساساً مشابه رسیدهاند زیرا هر دو به صورتهای متفاوتی از سوبژکتیویسم واکنش نشان می دادهاند. معتزله در مخالفت با سوبژکتیویسم کلامی به دنبال مبنایی ابژکتیو برای اخلاق بود؛ و شهودگرایان انگلیسی نیز در مخالفت با جریانهای سوبژکتیویستی در اندیشهٔ مسیحی و در نظریههای قرارداد اجتماعی به دنبال مبنای مشابهی بود. او نزاع مشابهی را در فلسفهٔ یونانی نیز می بیند:

در اینجا نیز تا حدودی رواج نظریههای سوبژکتیویستی در میان سوفسطاییان بود که سقراط و افلاطون را به تلاش برای یافتن اخلاقی ابژکتیو برانگیخت، که مبتنی بر تعاریف اصطلاحات اخلاقی، نظریهای برای مُثُل، و نظریهٔ متناظری برای شناخت بود. در زمان

1. Hourani (1971), 12-13.

<sup>2.</sup> Hourani (1971), 13, n. 8.

<sup>3.</sup> ethical voluntarism

<sup>4.</sup> Hourani (1971), 13.

<sup>5.</sup> Hourani (1971), 62.

ارسطو این چالش برطرف شده بود، و کاهش حضور بنیادی ترین مسائل اخلاق در آثار او چشمگیر است. ا

در نقل قول بالا نکات شایان توجه زیادی وجود دارد. نخست، حورانی تصویری دوگانهانگارانه از تاریخ اخلاق ارائه می دهد: تاریخ اخلاق نزاعی است میان سوبژ کتیویستها و ابژ کتیویستها. دوم، ابژ کتیویسم مؤلفههای متافیزیکی و معرفت شناختی دارد: به ترتیب، واقع گرایی اخلاقی و شهودگرایی. سوم و مهم تر از همه، ارسطو دچار نوعی پسرفت به سوی سوبژ کتیویسم در «بنیادی ترین مسائل» دیده می شود. ارسطو در اخلاق خود کماکان به شهودهای عقلانی متوسل می شود؛ و دست کم بنا به تفسیر دیوید راس ارسطو یک شهودگرا است. با وجود این، ارسطو فکر نمی کرد آنچه شهود می شود مُثُل افلاطونی یا صفات اخلاقی غیرطبیعی باشد. ۲ بنابراین به نظر می رسد آنچه حورانی «کاهش حضور» بنیادی ترین مسائل اخلاق می داند در واقع رد نوعی واقع گرایی اخلاقی از جانب ارسطو باشد که صفات اخلاقی در چیزها را چنان می بیند که گویا اعراضی در جوهر هستند.

به نظر می رسد مناقشهٔ اشعری \_ معتزلی علما را به این فرض رهنمون ساخته است که اگر کسی بخواهد اراده گرایی الهی در اخلاق را رد کند، و از هر دوی شک گرایی و غیر شناختی گرایی نیز اجتناب کند، تنها گزینهای که ارزش توجه خواهد داشت شهودگرایی و اقع گرایانه است. به نظر می رسد این همان چیزی است که منجر شده استاد راینهارت صوفیان را وارثان معتزله بداند. او می نویسد:

به یک معنا ... وارثان معتزله صوفیانی هستند که در خاستگاههای مبلغانه و پرهیزگارانه با ایشان مشترکاند نه کسانی چون قشیری و محمد غزالی، بلکه کسانی چون احمد غزالی، ابن عربی، قونوی و سهروردی مقتول با معرفت شناسی متکثر عرفانی شان دربارهٔ الهام شخصی، انقلاب روح، خوف، رجا، و حزن بحث

1. Hourani (1971), 146.

۲. برای مشاهدهٔ بحثهایی دربارهٔ این که ارسطو را به چه معناهایی می توان واقع گرای اخلاقی دانست یا ندانست، نک: Robert Heineman, ed., Aristotle and Moral Realism (London: UCL Press, 1995). فقط این نیست که بسیاری از شخصیتهای برجستهٔ تاریخ معتزله شخصاً زاهد بودند، بلکه این مهم است که یکی از اهداف زهد دسترسی به اشارات درون است. ا

این سخن نکتهای بصیر تبخش است. معتزله و صوفیان (و اشراقیون) بر این نظرند که ما می توانیم از طریق زهد به شهودهایی دست یابیم که به ما اجازه دهند حقایق اخلاقی مختلف را درک کنیم. اما اگر هستی شناسی معتزله پذیرفته شود، معنایش این خواهد بود که همان طور که خداوند چیزهای این جهان را با رنگها و صداهایی آفریده است که با حواس ادراک می شوند، او آنها را با صفاتی اخلاقی نیز آفریده است که با زهد می توان آنها را درک کرد. من مطمئن نیستم که صوفیان این را بپذیرند. در خصوص کلام، بسیاری از صوفیان در کنار اشعریها قرار می گیرند و صورتی از اراده گرایی الهی را می پذیرند. این که زهد ادراکی اخلاقی برای یک صوفی اشعری فراهم می آورد به این دلیل است که صوفی با الوهیت یکی می شود و آنچه را خدا دوست دارد دوست می دارد و از آنچه مورد تنفر خداست تنفر می جوید، نه به دلیل این که ویژگی های اخلاقی چیزها محبوب یا منفور هستند، بلکه به این دلیل که زاهد صوفی نگرش الهی را نسبت به آنها اتخاذ می کند.

ولی زهد می تواند شناخت اخلاقی و شهودهای اخلاقی را به شیوهای دیگر نیز تسهیل کند، که ابن سینا در بخشهای پایانی اشارات خود در این باره بحث کرده است. ابن سینا در نزاع بر سر شناخت اخلاقی بدیل سومی ارائه می دهد که نه شهودگرایی واقع گرایانه است و نه صورتی از اراده گرایی الهی. این دیدگاه مشائی از این قرار است که ما چیزی را که خوب است با درک لذت بخش بودنش شهود می کنیم. لذت یک احساس نیست، بلکه رضایت ناشی از دستیابی به چیزی خوب توام با درک خوب بودن آن چیز است. خوب بودن یک ویژگی غیرطبیعی نیست، بلکه با غایات یا کمالات آنچه ابژه برایش خوب دانسته شده است نسبت دارد. آدمی از طریق زهد می تواند از خطا در قضاوت دربارهٔ چیزی که خوب است

1. Reinhart (1995), 183.

مصون بماند، خطایی که بر اثر قصور در کمالات عقلی و توجه بیش از حد به لذات جسمانی ناشی می شود. به نظر ابن سینا، شناخت شهودی حاصل از زهد شناختی نیست که زاهد را به درک خوبی غیر طبیعی نهفته در ابژه ها قادر سازد، زیرا ابژه ها فقط در نسبت با کسی خوب هستند که می تواند از آنها برای کامل ترشدن و رفع نقایص خود استفاده کند.

توضیح بالا می تواند به ما در حل معمایی در متن اشارات ابن سینا کمک کند. ابن سینا دربارهٔ این که چرا چیزهای لذت بخشی به دست می آیند و با این حال دوست داشته نمی شوند می نویسد:

ممکن است امری لذتبخش بهدست بیاید و سپس موردنفرت واقع شود، همان طور که یک بیمار شیرینی را دوست ندارد و به علاوه همانند قبل اشتهایی به چنین ابژههایی هم ندارد. این امر ردی بر وضعیت سابق نیست، چون چنین ابژههایی در این حالت خوب نیستند برای این که حواس از خوب بودن آنها آگاه نیستند.

مترجم بر این گمان است که مرحلهٔ «چون چنین ابژههایی در این حالت خوب نیستند» باید «نتیجهٔ قصور ابنسینا یا کاتب او باشد» آستاد /یناتی به این دلیل به این نتیجه می رسد که روشن است که ابنسینا سوبژکتیویست نیست، و تصور نمی کند که چیزی فقط زمانی خوب خواهد بود که حواس از آن به عنوان چیزی خوب آگاهی داشته باشند. او این مورد را همانند حالتی تفسیر می کند که در آن به دلیل بیماری به چیزی که خوب است بی علاقگی ایجاد می شود. اما به نظر می رسد منظور ابنسینا این باشد که شیرینی ها برای فرد بیمار خوب نیستند و بنابراین شخص بیمار نمی تواند از آنها لذت ببرد چون حواس وی نمی توانند به نحوی که برای لذت بردن یعنی برای خوب بودن لازم است از شیرینی ها آگاهی یابند. شهودی که امر خوب از طریق آن خود را لذت بخش نشان می دهد شهودی نیست که با آن یک ویژگی غیرطبیعی در ابژه دانسته شود، بلکه شهودی است که

Shams Inati, tr., Ibn Sīnā and Mysticism: Remarks and Admonitions: Part Four (London and New York: Kegan Paul International, 1996), 72.

<sup>2.</sup> Inati (1996), 12.

از طریق آن دانسته می شود که آن ابژه موجب کمال فرد می شود، و این امر تحت شرایط متفاوت تغییر می کند.

## نتيجه گيري

در مجموع، می توان به چندین شیوهٔ مختلف اخلاقی دینی ایجاد کرد. یکی می تواند از طریق نظریهٔ امر الهی اراده گرایانه باشد. هرچند دلایلی فلسفی و کلامی برای رد این نوع نظریه وجود دارد، از نظر فلسفی چون اطاعت از خدا دیگر اخلاقی نخواهد بود، و از نظر کلامی چون اوامر الهی نمی توانند بازتاب حکمت الهی باشند، هدف این مقاله معرفی یا بررسی چنین استدلالاتی نیست. مقصود ما بررسی رابطهٔ میان مواضعی است که ممکن است در اخلاق دینی در خصوص واقع گرایی اخلاقی اتخاذ شود.

واقع گرایی در صورتهایی بسط داده شده است که شامل ویژگیهای زیر هستند:

- رد نسبی گرایی هنجاری
  - رد سوبژکتیویسم
  - رد غیر\_شناختی گرایی
  - رد پوچگرایی اخلاقی
- رد شکگرایی اخلاقی
- پذیرش این امر که دست کم برخی از حقایق اخلاقی را می توان از طریق شهودهای عقلاتی یا حس اخلاقی و وجدان یا هر دو آنها شناخت.
- پذیرش این امر که واقعیتها و ویژگیهای اخلاقی مستقل از عقل، اندیشه، یا ارادهٔ عاملان اخلاقی وجود دارند.

آخرین ویژگی مستقل از بقیه است، یعنی نسخههایی از ویژگیهای دیگر را می توان بدون الزامی هستی شناسانه به وجود واقعیات و ویژگیهای اخلاقی در دیدگاهی مشائی نسبت به اخلاق جای داد. البته، در مورد این که دیدگاه مشائی چگونه با شهودهای اخلاقی کار می کند، و معرفت شناسی اخلاقی مشائی با معرفت شناسی واقع گرایی اخلاقی اکید چه تفاوت هایی دارد، باید بسیار بیشتر از اینها بحث کرد. در واقع، نزاع میان واقع گرایان مشائی

و واقع گرایان اکید نزاعی هستی شناختی نیست، بلکه بر سر رابطهٔ هستی شناسی و معرفت شناسی است. به نظر واقع گرا شهود گرا، شهودها پنجرهای به سوی واقعیت اخلاقی می گشایند، به نحوی که حقایق اخلاقی با دریافت موجودیت های اخلاقی از طریق شهود شناخته می شوند. از سوی دیگر، به نظر مشائیان و برساخت گرایان اخلاقی، حقایق اخلاقی با بررسی شرایط استدلال عملی و منافع انسانی شناخته می شوند، فارغ از این که این حقایق مطابق با واقعیات اخلاقی یا توصیف گر ویژگی های اخلاقی خوانده شوند یا نشوند. نگرش برساخت گرایان اخلاقی دربارهٔ واقعیت ویژگی های اخلاقی قابل مقایسه با موضع ملاصدرا دربارهٔ وجود مثال افلاطونی امر خوب است. ملاصدرا وجود مثل افلاطونی را می پذیرد، دربارهٔ وجود مثال افلاطونی امر خوب است. ملاصدرا وجود مثل افلاطونی را می پذیرد، باور نیست که با توسل به مثل می توان مسائل معرفت شناختی مربوط به انواع طبیعی را حل کرد. به همین ترتیب، مشائیان و برساخت گرایان نیز می توانند برداشتی حداقلی از واقع گرایی دربارهٔ واقعیات و ویژگی های اخلاقی را بپذیرند و در عین حال انکار کنند که توسل به شهود مستقیم چنین موجودیت هایی شناخت اخلاقی فراهم می آورد. شناخت توسل به شهود مستقیم چنین موجودیت هایی شناخت اخلاقی فراهم می آورد. شناخت اخلاقی مستقل از وحی باید بر شناخت ماهیت انسان و استدلال عملی بنا شود.

درخصوص اراده گرایی الهی، یک اشعری خیالی می تواند صورتی از واقع گرایی اخلاقی را بپذیرد و بر این نظر باشد که ویژگیهای اخلاقی غیرطبیعی به دلیل فرمان الهی ذاتی ابژهها و کنشها هستند، به نحوی که ارادهٔ تشریعی خداوند ضرورتاً ملازم با این ارادهٔ خالقانهاش است که ویژگیهای اخلاقی به چیزها الصاق شوند. همچنین می توان ادعا کرد که انسانها هیچگونه دسترسی به واقعیت اخلاقی ندارند مگر از طریق حقایق و حیانی. آنچه برای موضع اراده گرایانه ضروری است انکار واقع گرایی نیست، بلکه این برنهادهٔ معرفت شناختی است که حقایق اخلاقی را نمی توان با هیچ ابزاری جز و حی بازشناخت.

نظریههای امر الهی را نیز می توان بدون اراده گرایی و به شیوههایی پروراند که با صورت

اکید واقع گرایی نسبت به ارزشها سازگار باشند.'

انکار اراده گرایی الهی را باید برنهادهای معرفت شناختی در نظر گرفت، نه متافیزیکی. اخلاق دینیای که اراده گرایی الهی را انکار کند اخلاقی خواهد بود که دست کم شناخت برخی از حقایق اخلاقی را مستقل از وحی ممکن می داند. شناخت این نوع حقایق اخلاقی را می توان به چندین شیوه توضیح داد. دو شیوهٔ رایجی که در جهان اسلام بسط یافته اند از این قرارند: (۱) شیوه های متکلمین شیعه و معتزله که مدلی واقع گرایانه از شهودهای اخلاقی ارائه کرده اند، و (۲) شیوه های فیلسوفان از فارابی تا طوسی، ملاصدرا و دیگرانی که از رویکردی مشائی نسبت به اخلاق و حکمت عملی دفاع کرده اند. با این که رویکرد مشائی را می توان نوعی از واقع گرایی در معنای حداقلی آن دانست، با برخی از نسخه های برساخت گرایی اخلاقی اشتراکات به مراتب بیشتری دارد تا با واقع گرایی اکیدی که مور و طرفداران امروزی وی از آن دفاع می کنند."

۱. چنان که در (Adams (1999).

۲. برای مشاهدهٔ مروری بی نظیر بر برخی از انواع اصلی برساخت گرایی اخلاقی و این که اینها چگونه بـه شــماری از مسائل فرا اخلاقی می پردازند، نک:

Carla Bagnoli, "Constructivism in Metaethics," *The* Stanford *Encyclopedia of Philosophy* (Winter 2011 Edition), Edward N. Zalta (ed.), URL = <a href="http://plato.stanford.edu/archives/win2011/entries/constructivism-metaethics/">http://plato.stanford.edu/archives/win2011/entries/constructivism-metaethics/</a>.

همچنین، نک:

Sharon Street, "What is Constructivism in Ethics and Metaethics?," *Philosophy Compass 5* (2010): 363-384.

برای مشاهدهٔ شکلی از برساخت گرایی اخلاقی که برخی از وجود سنت ارسطویی را به میان اَورده است، نک: Mark LeBar, "Good for You," Pacific Philosophical Quarterly, 85 (2004), 195–217; Mark LeBar, "Aristotelian constructivism," Social Philosophy and Policy, 25: 1, (2008), 182–213.

۳. برای مثال نک:

<sup>Graham Oddie, Value, Reality, and Desire (Oxford: Oxford University Press, 2005); David Enoch, "An Outline of an Argument for Robust Metanormative Realism," in Oxford Studies in Metaethics, Vol. 2, ed. Russ Shafer-Landau (Oxford: Oxford University Press, 2007), 21-50; David Enoch, Taking Morality Seriously: A Defense of Robust Realism (Oxford: Oxford University Press, 2011); William J.</sup> 

استاد راینهارت' بدیلی معقول برای این پیشنهاد حورانی' ارائه می کند که واقع گرایی اخلاقی واکنشی در مقابل سوبژکتیویسم به نظر می رسد: چیزی که سبب انتقال به اراده گرایی شد، کم رنگ شدن اشتیاق مبلغین اسلامی بود. مبلغین اسلامی در پی حقایق اخلاقی ای بودند که غیر مسلمانان نیز آنها را به رسمیت بشناسند و آنها را جذب دین کنند. این امر مستلزم پذیرش و تصدیق حقایق اخلاقی ای بود که بتوان آنها را مستقل از وحی نین بازشناخت. وقتی که ساختارها و نهادهای تمدن اسلامی به امنیت دست یافتند و فعالیتهای تبلیغی به مرزهای دارالاسلام محدود شدند، پایبندی به احکام اسلام به معیار دینداری تبدیل شد، به جای این که راهی برای جذب بیگانگان باشد. دیگر دلیلی برای اوامر و نواهی داده نمی شد جز این که راهی هستند.

چون عبدالجبار (۱۰۲۵ ـ ۹۳۵ م) و ابن سینا (۱۰۳۷ ـ ۹۸۰ م) هم عصر بودند، آثار این دو را می توان منعکس کنندهٔ عوامل جامعه شناختی یکسانی دانست که طالب باز شناسی حقایق اخلاقی مستقل از وحی بوده است. فهم این که چرا این باز شناسی در سنت شیعی کلام فلسفی از خواجه نصیرالدین طوسی (۱۲۴۷ ـ ۱۲۰۱ م) به بعد ادامه یافته است، به تحلیلی بیش از آنچه من می توانم ارائه کنم نیاز دارد. نیازی به گفتن نیست که عوامل جامعه شناختی ای که باید لحاظ شوند شامل مواردی بیشتر از انگیزهٔ عرضهٔ اسلام و دفاع از آن در برابر بیگانگان می شود. وقتی توجه خود را به عوامل جامعه شناختی ای معطوف می کنیم که ممکن است گرایش های کلامی مختلفی را موجب شده باشند، نباید در دام فروکاست گرایی بیفتیم و دلیل آوری را امری کاملاً حاشیه ای ببینیم. دفاع از گونه های اکید و واقع گرایی اخلاقی دشوار است زیرا وجود صفات غیر طبیعی و دسترسی به آنها از طریت

FitzPatrick, "Robust Ethical Realism, Non-Naturalism, and Normativity," in *Oxford Studies in Metaethics*, Vol. 3, ed. Russ Shafer-Landau (Oxford: Oxford University Press, 2008), 159-205.

<sup>1.</sup> Reinhart

<sup>2.</sup> Hourani

انواعی از شهود را فرض می گیرند که محل تردید هستند. این مشکلات فلسفی واقع گرایی اکید بود که هم مور و هم عبدالجبار را به پیچیده تر ساختن نظریه هایشان از طریق بازشناسی برخی از جنبه های نسبی صفات اخلاقی رهنمون شد؛ و شاید همین مسائل است که عالمان شیعه را از طوسی به بعد به دیدگاهی مشائی تر نسبت به فلسفهٔ اخلاق سوق داده است.

در جهان اسلام معاصر، کماکان هیچ اجماعی بر سر اراده گرایی الهی یا واقع گرایی اخلاقی وجود ندارد. به نظر می رسد که سیاستهای هویتی مشوق صورتی از اراده گرایی الهی باشند؛ در حالی که می توان انتظار داشت که دفاع عقلاتی از اسلام در عرصه های بین المللی به نفع رویکردهایی عمل کند که دربردارندهٔ عناصری از عقل گرایی و یا شکلی از شهودگرایی اخلاقی باشند. به دلایل تاریخی، کلام شیعی کماکان به انکار اراده گرایی الهی پایبند است؛ هرچند، همان طور که پیش تر اشاره شد، عوامل تقویت کنندهٔ اراده گرایی نین ممکن است تأثیر خود را بگذراند تا محدوده های شناخت اخلاقی مستقل از وحی را محدود کنند در عین حال که نمی توانند به کلی آن را منکر شوند، و در نتیجه نوعی شک گرایی اخلاقی ضعیف شده ایجاد شود. در ایران، هراس از مارکسیسم یکی از بزرگ ترین محرکهای پذیرش تدریس عمومی فلسفه از طریق سمینارها در شهر قم بوده است. ا هرچند ممکن است انتظار رود که برخی از صورتهای محافظه کاری دینی از شک گرایی ضعیف شده نسبت به استدلال اخلاقی و محدودسازی عرصهٔ شناخت اخلاقی مستقل از وحی حمایت کنند، دفاعیه های دینی ای از واقع گرایی اخلاقی از جانب مسیحیان غربی در برابر عناصر سوبژ کتیویستی ای که در به اصطلاح «جنگ فرهنگ ها» مورد حمله غربی در برابر عناصر سوبژ کتیویستی ای که در به اصطلاح «جنگ فرهنگ ها» مورد حمله غربی در برابر عناصر سوبژ کتیویستی ای که در به اصطلاح «جنگ فرهنگ ها» مورد حمله غربی در برابر عناصر سوبژ کتیویستی ای که در به اصطلاح «جنگ فرهنگ ها» مورد حمله

۱. نک:

Allāmah Ayatullah Sayyid Muḥammad Ḥusayn Ḥusaynī Tehrānī, *Mihr-e Tābān* (Tehran: Baqir al-Ulūm, n.d.), 60-62.

برای مشاهدهٔ بحث بیشتر در مورد فلسفهٔ معاصر در ایران، نک:

Hajj Muhammad Legenhausen, "Introduction," to special issue on Contemporary Islamic Philosophy in Iran in Topoi, 26: 2 (2007), 167175. قرار گرفته اند وجود دارد، و یافتن واکنش های مشابه در میان ایرانیان مسلمان نیز عجیب نیست. واقع گرایی اخلاقی برای برخی افراد دقیقاً به این دلیل جذاب است که به نظر می رسد شیوه ای برای دفاع از دعاوی اخلاقی مطلق در برابر نسبی گرایی فرهنگی ارائه می کند. از سوی دیگر، جهانی شدن گفتمان اخلاقی موجب تقویت دیدگاه هایی می شود که به نظر می رسد با دیدگاه های بر آمده از قوانین اسلامی متفاوت هستند؛ و این امر می تواند موجب تقویت گرایش هایی در میان علمای مسلمان به سمت شکاکیت نسبت به توانایی عقل طبیعی در دفاع از اخلاق اسلامی شود. باید انتظار داشت که اتکا بر دعاوی مبتنی بر شهود مستقیم حقایق اخلاقی صرفاً منجر به تشدید مواضع مخالف شود. در این موقعیت حساس، برساختگرایی مشائی بدیل معقولی ارائه می کند که می توان بر اساس آن اخلاق دینی ای بنیاد نهاد که با تأکید سنتی شیعه بر عقل و عدل سازگار باشد، والله اعلم.

- al-Sadr, Ayatullah Muhammad Baqir; A Short History of Ilm al-Usul (Karachi: Islamic Seminary Publications, n.d.), part 3; on-line at URL = http://www.al-islam.org/usul/.
- 2. Arrington, Robert; Rationalism, realism, and relativism: perspectives in contemporary moral epistemology (Ithaca: Cornell University Press, 1989)
- 3. Blackburn, Simon; Essays on Quasi Realism (Oxford: Oxford University Press, 1993)
- 4. Blackburn, Simon; Ruling Passions (Oxford: Oxford University Press, 1998)
- 5. Blackburn, Simon; Spreading the Word (Oxford: Oxford University Press, 1984)
- Boyd, Richard; "How to be a Moral Realist" in Essays on Moral Realism, Geoffrey Sayre-McCord, ed. (Ithaca: Cornell University Press, 1988)
- 7. Dancy, Jonathan; Moral Reasons (Oxford: Blackwell, 1993)
- 8. Emon, Anver; Islamic Natural Law Theories (Oxford: Oxford University Press, 2010).
- 9. Frankena, W. K.; Theories of Ethics (Oxford: Oxford University Press)
- 10. Heineman, Robert; Aristotle and Moral Realism (London: UCL Press, 1995)
- Horgan, Terry and Mark Timmons; *Metaethics after Moore* (Oxford: Oxford University Press, 2006)
- 12. Ḥusaynī Tehrānī, Allāmah Ayatullah Sayyid Muḥammad Ḥusayn; *Mihr-e Tābān* (Tehran: Baqir al-Ulūm, n.d.)
- Inati, Shams; tr., Ibn Sīnā and Mysticism: Remarks and Admonitions: Part Four (London and New York: Kegan Paul International, 1996)
- Javadi, Mohsen; "Moral Epistemology in Muslim Ethics", Journal of Religious Thought: A Quarterly of Shiraz University, 11 (summer, 2004)
- 15. Kramer, Matthew; Moral Realism as a Moral Doctrine (Chichester: Wiley-Blackwell, 2009)
- Legenhausen, Hajj Muhammad; Introduction to special issue on Contemporary Islamic Philosophy in Iran in Topoi, 26:2 (2007)
- Lerner, Ralph and Muhsin Mahdi; Fārābī translated in Medieval Political Philosophy (Ithaca: Cornell University Press, 1963)

- 18. London, Alex John; "Moral Knowledge and the Acquisition of Virtue in Aristotle's Nicomachean and Eudemian Ethics" the Review of Metaphysics, 54 (March 2001)
- 19. Lovibond, Sabina; Realism and Imagination in Ethics (Oxford: Blackwell, 1983)
- 20. MacIntyre, Alasdair; a Short History of Ethics, 2nd ed., (London: Routledge, 1998)
- Mahdi, Muhsin; Al-Farabi and the Foundation of Islamic Political Philosophy (Chicago: University of Chicago Press, 2001)
- McDowell, John, "Virtue and Reason," The Monist, July 1979, 331350, Values and Secondary Qualities, in Morality and Objectivity, ed. Ted Honderich (London: Routledge and Kegan Paul, 1985)
- 23. McNaughton, David; Moral Vision (Oxford: Blackwell, 1988)
- 24. Moore, G. E. *Principia Ethica* (Cambridge: Cambridge University Press, 1903)
- 25. Munitz, M. ed. Identity and Individuation (New York: 1972)
- 26. Munitz, M. Naming and Necessity (Cambridge: Harvard University Press, 1980)
- 27. Murdoch, Iris; the Sovereignty of Good (London: Routledge, 1970)
- 28. O. Brink, David; Moral Realism and the Foundations of Ethics (Cambridge: Cambridge University Press, 1989)
- 29. Platts, Mark; Ways of Meaning (London: Routledge and Kegan Paul, 1979)
- 30. Putnam, Hilary; "Explanation and Reference" (first published in 1973) reprinted in Putnam (1975)
- Putnam, Hilary; "Language and Philosophy" in Mind, Language and Reality (Cambridge: Cambridge University Press, 1975)
- Reeve, C. D. C.; Philosopher Kings: The Argument of Plato's Republic (Princeton: Princeton University Press, 1988)
- 33. Reinhart, Kevin; *the Boundaries of Muslim Moral Thought* (Albany: State University of New York at Albany Press, 1995)
- 34. Sylvester, Robert Peter; *The Moral Philosophy of G. E. Moore* (Philadelphia: Temple University Press, 1990)
- 35. Timmons, Mark; *Morality without Foundations: A Defense of Ethical Contextualism* (Oxford: Oxford University Press, 1999)

- 36. Ţūsī, Khwājah Naṣīr al-Dīn; *Akhlāq-e Nāsirī*, Mujtabā Mīnavī and 'Alīriḍā Ḥaydarī, eds. (Tehran: Kwārazmī, 1356/1977)
- 37. Wiggins, David; Needs, Values, Truth (Oxford: Blackwell, 1987)
- 38. Williams, Bernard; *Ethics and the Limits of Philosophy* (Cambridge: Harvard University Press, 1985)
- 39. Wright, Crispin; Truth and Objectivity (Cambridge: Harvard University Press, 1992)